

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

# Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

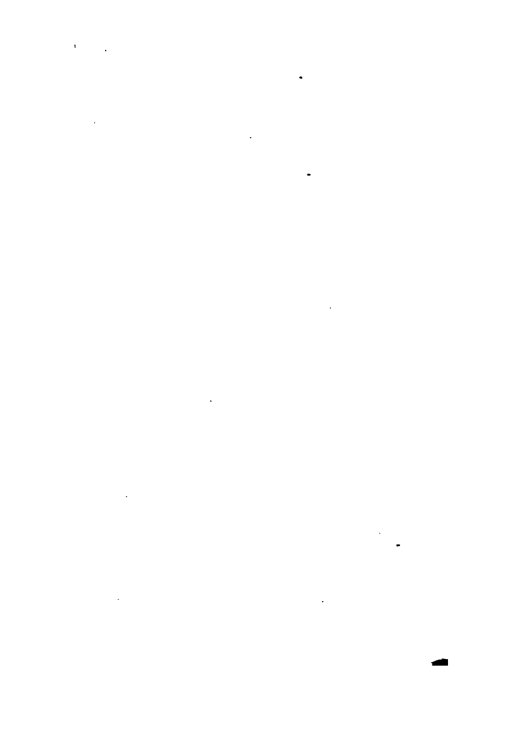
## **About Google Book Search**

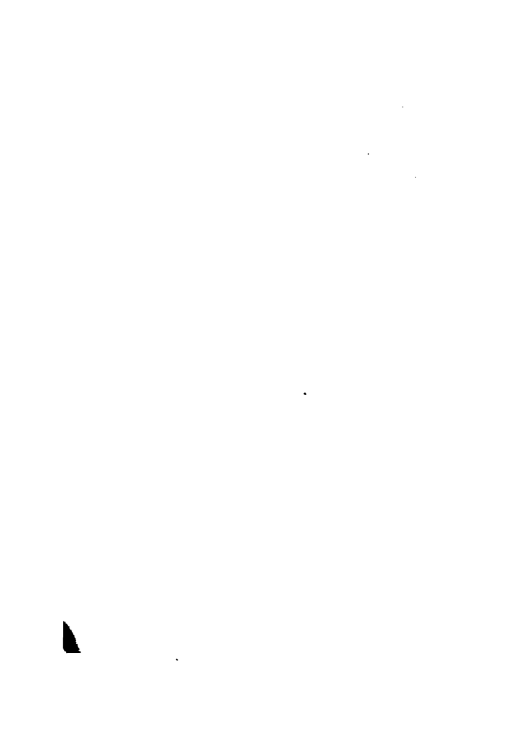
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





600074131M







| ı | • |  |  |
|---|---|--|--|
|   |   |  |  |

# SPECIMEN TOTIUS SYSTEMATIS PHILOSOPHICI

PRAELECTIONIBUS ACCOMMODATUM

PER

# P. HUGOLINUM FAZOLIS A SUMMARIPA

EX MIN. OBS. S. FRANCISCI

SUB AUSPICIIS

# R.\* P. VENANTII A COELANO

MINISTRI GENERALIS TOTICS ORDINIS MINORUM

**EDITUM** 

**VOLUMEN PRIMUM** 

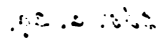
DE LOCIS PHILOSOPHICIS ET DE PROTOLOGIA



PRATI
APUD ALBERGHETTUM ET SOC.
MDCCCLVI

265. c. 29.

Praesens opus declaratur sub tutela positum legum vigentium de re typographica.



# REVERENDISSIME PATER

Cogitanti mihi cuinam tamquam Mecoenati foret hoc specimen nuncupandum, in mentem protinus subiit, nemini profecto satius, quam Tibi; qui, ut animum ad scribendum de rebus philosophicis appellerem, me omnium primus, et quidem saepe atque interdum fortiter ursisti. Operi, iuxta ac vires mihi suppetebant ingenii, curam, studiumque, etsi ad plura subinde distractus, sensim dedi, ast iugi spe interea illectus, id, quemadmodum tuis sub consiliis coepi exequendum, Te demum auspice fore edendum, sicque eo evulgaretur rapidius, quo erat nobilius cohonestatum. Cuinam, sciscitor egostise, opus maxime philosophicum two conspiciens nomini nuncupatum, ardor non confestim insiliret legendi? Id certe auctoritatis, ne de tuis meritis dicam, tibi praecipue confert primatus, quo recte fungeris totius Ordinis Minorum. Hic enim est ille Ordo, qui inter alia sanctissima, scientiis item, licet haud buccis crepantibus, sparsim etiamnum per coenobia quamplurimum florescit. Ecquis siquidem ignorat, ut celebritatem praeteream Patrum nostrorum, Fratres Minores, qui caeteroquin ceu vili et rudi amictu induti atque nudipedes a mollioribus et cuiusque classis effoeminatis turpiter spernuntur, etiam sub id temporis, in tante nimirum sciem ia rum progressu, primos fere excelluisse in praeclarissi mi theoriis excipiendis, atque ne in privatis, inquam, scholi quidem, at publica etiam per exedia magna cum doctorun frequentia et admiratione, propugnandis? Quam sane sin ceram scientiarum cupidinem adeo per Ordinem vehemen ter gliscentem a Te sive qua encyclicis, sive qua consiliis sive qua adhortationibus, sive qua auctoritate, novimu instauratam, enutritamque. Iamdiu equidem tibi alte in sederat animo familiam Minorum ingentem adhuc esse strenuamque Ecclesiae militiam quo numero copiosiorem, eo mente validiorem, dummodo ad studia sublimia fore etiam enixius ut sine mora compelleretur.

Sin ergo nos, qui hactenus a Te optime gubernamur, tantum sive studiis provehendis sive iuvenibus sanis, ut aiunt, et opportunis doctrinis imbuendis curae ac sollicitudinis cernimus inesse, tua amplissima potestate hoc specimen philosophicum protegere, quaeso, haud dedignare, ut talis eius exitus fiat, qualem, Te suggerente, ac suadente mihi ab initio feliciter ominabar. Paupertas quidem operis tantum non expostularet neque promereretur Mecoenatem; ast id expostulat dignitas, qua in Ordine eniteris, suprema: expostulat favor, quem iuvenibus acri ingenio et enixo studio, saepissime spopondisti: expostulat patrocinium, quod de scientiis studiose susceptum declarasti: expostulat familia Minorum, quae eo lubentius eas sibi comparat et tuetur doctrinas, quas novit magis tibi esse acceptas: expostulat demum subjectio, qua Tibi ex officio, et affectu devoyeor.

and the second second

# **PRAEMONITUM**

Nolite, precor, antiquam salutaremque doctrinam heu iamdiu nimis oppressam nuper autem in lucem divina providentia prodeuntem insequi crudeliter, ne forte quam Deus omnipotens vult ubique vivam mortalis homo frustra perditam velit.

> Marsilii Ficin. Procem. in lib. platon. ad Laur. Med.

#### DE SPIRITU VERAE PHILOSOPHIAE

- I. Quantum, his praesertim temporibus, nostra interest spiritum verae philosophiae in frontem veluti operis imprimere nemo est qui profecto ambigat. Undique enim iam obruimur librorum copia nomine philosophicorum tam ideis quam methodo adeo invicem discrepantium, ut continuo vel cuique in mentem veniat, quinam fieri potest ut philosophia si vera est, si una, si mira cum partium eurythmia disposita, atque ex paucis fluens principiis, in tam opposita distrahatur, atque omnibus operibus philosophicis aeque interesse valeat. Ex qua animadversione iam liquet tot inter damna ac ruinas philosophiae, eius tamen spiritum, idest, quomodo ipsa sit natura comparata, adhuc mentibus humanis illucere, itemque desiderium ipsis inesse, ut primum fuerit ex cineribus excitata, eam illico amplectendi. Quam quidem agendi rationem tantum abest ut improbemus, ut magis subscribamus libentissime, id praeterea, quod spiritui verae philosophiae diserte exponendo par foret, addentes. Hoc enim modo iam perspicuum fit nos haud lucem metuere, aut errores verbis subdolis obtrudere, sed criterium potius omnibus suppeditare, quo quisquis, an ea quam sumus tradituri philosophia, de praefato spiritu participet nec ne. iudicet .
- II. 1.º Atque iam in primis vera philosophia debet, etsi sese ad remotissimas usque consequentias effundens, unica in principiis esse, ut se habet veritas, in qua ipsa versatur.
- III. 2.° In id iugiter ipsi oportet enixe contendere, ut tam omnium cognitionum initium, quam scientiarum fundamentum, ac earumdem dependentias, relationes, atque propagines accurate recenseat, atque qua par est claritate exponat. Exploratum quippe est homines sive

in cognitionibus adipiscendis, sive in scientiis colendis unum semperque idem lumen rationis indiscriminatim adhibere.— Hinc, sicut in lumine eiusmodi tanta insidet vis generativa, vel ut loquitur s. Thomas, « seminarium idearum, scientiarumque »; ita philosophia debet im huiuscemodi vim studiose incumbere, atque ferme per totum scibile humanum in orbem adeo circumducere, ut ad unitatem, et harmoniam systematicam ipsum tandem totum reducat.

IV. 3.° Quibus in pervestigationibus, illuc usque eniti etiam ipsi opus est, donec ultimas quaestionis solvendae attingat rationes, quae ut ait Clemens Alexandrinus « mentem sistant » (1). Secus enim neque amplius ipsa diceretur: — Scientia persuasionis —; neque item ea scientia foret, cuius est ut cecinit Poeta noster:

#### a Descriver fondo a tutto l'universo; »

cuius ope inquit Cicero: « meas cogitationes sic dirigo non ad illam » parvulam Cynosuram . . . . quae, ut canit Aratus: cursu interiore » brevi convertitur orbe; sed ad Helicem et clarissimos Septentrio- nes, idest, rationes has latiore specie, non ad tenue limatas; eo fit » ut errem et vager latius (2). »

V. 4.º Atque ita demum in quaestionibus proponendis, solvendisque progrediatur, ut praefatio, vel praeparatio quaedam ad Theologiam ubique ipsa videatur.

Quam quidem philosophiam nullibi, ut verum fateamur, invenimus, quam in ss. Patribus Ecclesiae, quibus propterea fideliter sectandis, ob ingenii nostri tarditatem, ad rectam, eamque veracem et copiosam interpretationem, quam cl. Rosminius prae caeteris de eorum sententiis tulit, confugimus; non sic tamen, ut quae ipse dixit, sed quae probavit, quae evicit, quae extra aleam dubitationis, formulis, verbisque politioribus et elegantioribus posuit, sectemur, ne nomen Auctoris potius, quam veritatem videamur pertinaciter complecti (3).

<sup>(1)</sup> Strom. lib. IV.

<sup>(2)</sup> In Lucull.— ibidem docet a in ideis vel notionibus latioribus sita esse principia scientiae et investigationis. »

<sup>(3)</sup> Ne quis autem audeat amplius nos criminari, quasi scriptorem erroris suspectum, neque hactenus omnibus mendis purgatum studio et amore prosequamur, omnes mouemus et quidem fidenter, (oculis enim nustris vidimus rationem, ut aiunt, formalem uficiale, Rosminio trensmissam), post iteratas et severissimas discussiones, experimenta et difficultates hinc voce, vel scriptis objectas, istino item feliciter solutas tandem — S. Congregationem Indicis habitam coram sanctissimo feria secunda sub die tertia julii anni 185½ decrevisse opera omnia Antonii Rosminii Serbati, de quibus novissime censitum est, esse dimittenda (en unica formula permissiva s. Congreg.), nihilque in ipsis

VI. Id operis duobus voluminibus exequendum suscipiemus, in quorum primo de locis philosophicis, atque de protología sermo erit; in secundo duas in partes dispertito de rebus metaphysicis, et theosophicis; deque rebus moralibus, et sudaemonologicis. Haec duo magnitudine quidem pauciora, citius quam fleri poterit, Deo opitulante, atque ut possumus, edemus.

inventum esse, quod fidei et meritis Auctoris erga Ecclesiam vel minimum detrahere possit, idcirco inossenso pede legenda. Nosmetipsos in fidem huiusce sententiae publice vadamur. Ast neque hoc fortasse opus est, cum iam acceperimus mox fore edendam bistoriam vicissitudinum librorum cl. Rosminii; quem omnes utinam studiis, ingenuo ac intrepido veritatis amore, et virtutibus, humilitatis praecipue, patientiae, orationis, et charitatis, quibus ipse veri sapientis laudes sibi promeruit, imitarentur.



•

# DE LOCIS PHILOSOPHICIS

Nos ea philosophia plus utimur, quae peperit dicendi copiam, et in qua dicuntur ea, quae non multum discrepant ab opinione populari.

Cic. Parado.

#### HUIUS PBABLIMINARIS TRACTATUS NECESSITAS

1.° Splendidum vereque divinum philosophiae templum iam iam ingressuro tria in liminibus occurrunt sedulo intelligenda; essentia nimirum cognitionis, scientiae, et philosophiae; quorum intelligentia instar lucis ei praefulgebit, cuius splendore fundamenta, ordo, harmonia, vastitas, celsitudo, elegantia et magnificentia totius philosophiae revelabuntur; intellectus in aeterna protendetur, et inflammabitur quam vehementissime, quamdiu perspicuae eiusmodi essentiarum notitiae subnitetur. Iacent enim ibi semina omnium veritatum in studiorum progressu exinde sensim enucleandarum, quemadmodum ex minimis, simplicibus, itemque paucissimis elementis universa erupit, et ornatur mundi compago.

Nihilominus quot, censes, philosophorum sunt, qui inde scientiarum duxerint initia? Alii a cognitione ceu a facto primitivo, dogmatico, et indemonstrabili proficiscuntur, criticismi germanici eos protinus insimulantes, qui alia incederent via (1). Alii vix dum philosophiam delibant, iam cum Lokio paciscuntur ideam simul cum sensa-

(4) Huiusce agminis sunt prae caeteris Cartesius, Galuppi, Mamiani, aliique plurimi dogmatici, qui in hano sententiam coaluerunt, opinor, sensismo abducti, eo quia forsitan existimarunt cognitionem quidpiam semplicissimi, indivisibilis, et indemonstrabilis esse, ut sensatio, quae magis experiendo, quam definiendo, ac demonstrando cognoscitur. Verum, cognitio alia potitue natura, et duplici ut plurimum componitur elemento, empirico, et intelligibili, invicem accurate secernendo, et sua cuilibet est origo adsignanda; praesertim cum agatur de cognitione primitiva, de qua hic sermo est.

tione fundere, ac si idea a sensu prodiret. Dolendum, quod putidus iste sensismus nondum ab itala philosophia excesserit, planeque evanuerit; imo sub formis subiectivismi, et formalismi transcendentalis in dies tetrior reviviscens, praeclarissima adolescentium circumducat ingenia; qui, cum nimis magistris fidentes eius perniciem dignoscere nequiverint, haud ipsum exhorrescere didicerunt (1): quin ipsi grátulantur, ut, qui paucis difficillimas quaestiones expediat, nec mentes fatiget; interim in quibusque absurdis devorandis, scrupulis sane non anguntur.

2." Neque itidem plerique philosophorumin unum coeunt quoad naturam scientiae, quae aliis est = cognitio evidens, certaeque rationi innixa =; aliis = continens ratiociniorum series sese mutuo excipientium =; aliis demum, parum, aut pene nihil ab arte discriminari videtur. Hae definitiones veram scientiae naturam praetergrediuntur, neque, quantum opus foret, eam distinguunt a sensu communi, vel a cognitione populari, quae etsi solidis, ac perspicuis principiis etiam fulciatur, indeque per intextam ratiociniorum seriem in discursum quoque effundatur, scientifica tamen non ideo censetur, utpote infimae reflexionis, rudis, incompta, et factorum cortici repens.

Non una ergo ut ut immutabilis, et perspectissima, sed perplurimae, et quidem elevatioris ordinis reflexionis requiruntur cognitiones adeo invicem innexae, et dependentes, ut tandem in aliquam supremam veritatem clarissime splendescentem, ceu in primum seriei principiuma confluant, ex qua cum vel iudicio, vel analysi, vel ratiocinio, vel qualibet animi facultate evolvantur, et recto ordine simul complectantur, id obtinetur, quod scientia dicitur. Demum scientiam ab arte differre non est quod multis evincamus, cum vel ipsi vetulae compertum sit, scientiam, vel theoriam in ideas, artem contra, vel praxim in realia spectare; idque vel eadem theoriae, et praxis nomina confirmant. Quare scientia dici consuevit, — theoria artis —, idest doctrina vel contemplatio eorum, quae arte, seu opere exercentur (2).

3.° Quod et circa philosophias essentiam contigisse, historia docemur.

Philosophia nomen est vulgatissimum etiam penes foemellas, qui-

<sup>(1)</sup> Quantum subiectivismus, et formalismus sensismo fracescant, in ideologia, et ideogonia ostendetur.

<sup>(2)</sup> Animadvertere praestat confusionem scientiae cum arte ex identificatione ideae cum realitate profluxisse, tametsi nuperrimis philosophis neo-platonicis visum fuerit, scientias fatiscere, ac dilabi, nisi in obiecti realitate subrigerentur. Esto, quaeso, quid horum solidius, realitas, quam conditam novimus, an idealitas, quam aeternam intuemur? Unde ergo tam acris ideo-phiobia? Ex eo profectam censemus, quod numquam ideae naturam attente expenderint.

bus paucis abhinc annis ardor philosophandi, ceu educationis gentus, insiliit, quas, aeque ac caeteros philosophos, si de huiusce vocis etymologia perconctaris, tibi protinus respondent: silent autem, aut in diversa abeunt, cum logicam eius definitionem expostulas. Hinc illa varietas philosophiae definitionum, quas nobis non licet etiam paucis bic perstringere, ne tirones philosophiam fastiditi eam derelinquant, seque incertis adhuc, vel ignotis committant, nam ex dissensione philosophorum in definitione philosophiae arguitur eius essentiam plane cos latere: essentia siquidem rei unica est, et unica promitur definitione (1), quae in fere innumeris, qui nomine philosophi gloriantur, perperam optatur; ex iis omnibus conjicitur quantae necessitatis sint loci philosophici.

#### CAPUT PRIMUM

#### DE SCIENTIA IN GENERE

- 4.º Scientiam cognitionibus componi nemini est dubium. Iam vero cuiusnam naturae, quo ordine dispositae, quot sint cognitiones oportet, quae simul consertae praeclarum scientiae aedificium excitent, et circumornent? Id operis nuuc subest nobis prosequendum, ne ulterius progressi rem a capite arcessere cogeremur.
- 8.º Cognoscere solius principii intellectivi est, quod statim atque aliquid intelligibile sibi utcumque exhibitum ut est in se conspicit, emergit in ipso actus cognoscitivus, idest visio quaedam intellectualis in obiectum porrecta, quae tamdiu viget, quamdiu ei non subducitur obiectum intelligibile (2). Quod autem cum intucatur, menti quodammodo unitur, camque sibi maritat, adeo ut cognitio dici quoque soleat conceptio, vel conceptus, quippe quae ex connubio mentis cum obiecto intelligibili generatur (3); codem ferme modo, quo visio ocularis tunc nascitur, cum lux, seu elementum visibile potentiae visivae adiungitur, camque percellit. Verum obiectum eiusmodi in mentis in-
- (1) Varietas definitionum philosophiae est effectus systematum, quae invehuntur; ideoque ut plurimum non philosophia, sed systemata potius philosophorum definiuntur. Caeterum sensus communis, si consultus fuisset, veram philosophiae definitionem ipsis suggessisset.
- (2) Dicimus objectum intelligibile non quasi sint objecta inintelligibilia; objectum enim vel ex se intelligibile est; sed ut accomodemur nonnullis, qui res externas vocant objecta, etsi talia non sint, sed potius objectivata, uti videbimus.
- (3) Generatur conceptio, sive intuitio, non vero res concepta, quae non producitur, sed intuetur, et prout refertur ad mentem dicitur idea; prout consideratur in se, est ens ideale, vel essentia entis, aut rei conspectae.

taitum venit, cum ut ens cogitamus, quia obiectum cognitionis est ens, vel existentia. Quapropter eatenus quidpiam nos cognoscere dicimur, quatenus eius existentiam idealem, vel realem apprehendimus, vel percipimus (1). Iamvero existentia realis, vel subsistentia, utpote sensibilis, et immediatus sensitivitatis corporeae terminus, nequit menti directe patescere, quin prius intelligibilis evadat; mens enim est facultas intelligibilium. Cum autem res sensibiles fiant intelligibiles, et actu intelligantur per influentiam intelligibilium, seu idearum, quae eis vix perceptis nectuntur, iam inde liquido consequitur, existentiam realem, vel subsistentiam fieri itidem intelligibilem, idest in obiectum cognitionis converti, cum idea existentiae, vel existentia idealis, et intelligibilis ei coniungitur. Sed in id alibi plura.

Ex quibus pronum iam est colligere cognitionem humanam radicitus inspectam aliud non esse, quam = simplicem ac successivam ideas existentius realibus applicationem, quae varias determinationes subiens, alias, atque alias pandit ideas, quarum unaquaeque obiectum ideale vel reale illuminat, prout sensibus apponitur necne = :

Idipsum ex ipsa natura luminis rationis suadetur. Fieri ne potest minima cognitio, quin lumine rationis utamur? si ergo cognitiones sunt totidem luminis rationis applicationes, venit protinus concludendum mentem in omnibus cognitionibus idea existentiae ideo uti, quia id, quod vulgo lumen rationis vocatur, philosophis est idea entis, vel existentiae. Sed huc in ideogonia redibimus (2).

6.° Non omnes tamen cuiusque generis cognitiones scientiae formandae inserviunt, sed eae potissimum seligendae sunt, quae firmis innituntur rationibus, et factum simplicis perceptionis excedunt. Aliud enim est scire, aliud cognoscere. « Scire, inquit s. Augustinus, id solum dicimur, quod mentis firma ratione comprehendimus ». Exinde consuetudo obtinuit dividendi cognitionem in popularem, sive vulgarem, et in scientificam, vel doctam. Prior in intellectiva rei perceptione, atque in primis reflexionis ordinibus compescitur; posterior autem super popularem erigitur, et in eam tamquam obiectum inflectitur, altioresque reflexiones percurrit. Si vero ad ultimas usque rationes (agli ultimi perchè) contendit, nedum scientifica, at

<sup>(4)</sup> Aliquid cognoscere idem esse, ac eius existentiam percipere patet ex ipse dicendi mode: cum enim aliquem sciscitamur, cur v. g. Petrum non cognoscat, respondet — se numquam ipsum vidisse, et perspexisse — idest eius existentiam numquam percepisse. Haec est res facti, quae non concutitur: adversus factum enim non datur argumentum.

<sup>(2)</sup> Quod neque Scholasticos, et Ecclesiae Patres fugit, quibus passim solemne erat, phantasmata sensus lumine intellectus agentis, idest ente ideali. illuminari, indeque species intelligibiles, vel ideas rerum progigni.

etiam philosophica nuncupatur (1). Non igitur ratione principii, sed progressus, et formae cognitio scientifica, et philosophica a populari discriminantur. Ast illae, etsi propter suam celsitudinem, elegantiore splendeant nobilitate, sunt tamen quo sublimiores, eo errori procliviores, in quem si labantur, a cognitione populari, vel a sensu communi, ubi consistunt prima et indubia rationis principia, debent iterum suas progressiones auspicari, neque eius deinceps oblivisci, si genuinas rationes veritatum sensus communis invenire quis gestiat.

- Scientia igitur est == systema cognitionibus doctis conflatum == Quamobrem vulgus facta cognoscit, vir autem scientiarum nedum facta, sed et factorum rationes novit, vel investigat. Vera autem ratio ea est, quae facto cohaeret, idque explicat. Hinc necessitas facta observandi, neque in pervestigationibus unquam obliviscendi sensus communis (2).
- 7.° Non una igitur, quamquam docta, et exploratissima, sed plures cognitiones doctae debent in scientiae constitutione convenire, ut inde exurgat systema, seu ordo, qui unitatem et varietatem elementorum requirit. Porro varietas in cognitionum multiplicitate, unitas vero in earum principio supremo consistit.

Atque hinc factum est, ut scientia modo etiam definiatur, — organica cuiusdam principii evolutio —; modo — principium in suas logicas consequentias effusum —; modo — systema veritatum ab unico principio dependentium —; modo — principium cum omnibus suis corollariis elevatum —.

Nomine autem principii intelligitur veritas prima, atque evidens, caeterarum procreatrix, idest essentia, vel idea specifica rei, quae perscrutanda suscipitur (3). Hoc pacto essentia, vel idea hominis

- (1) Arist. Metaph. L. I. Tertullianus, cont. Marc. L. I. S. Thom., contr. gent. I. LXXX S. 1, LXXXV, V. S. Clem. Alex. Strom.
- (2) Ideo etiam cl. noster D'Acquisto: « La scienza propriamente detta consiste nella conoscenza riflessa della verità della cose. » Sist. della scienz. univ. Inest equidem cognitioni populari quaedam reflexio, sed infimac classis, et parum mehercule a cognitione directa dissita, et inde elucet, cur saepius hallucinetur philosophus, quam plebs, ut diximus. Dignus est qui legatur dialog. Plat. theaet. inscriptus, cuius objectum est scientiae satura.
- (3) Quidam ex nuperrimis philodoxis essentias rerum inter superintelligibilia, et impervia reiecit. Aliud tamen sentit Cicero, qui definitionem nuncupat « orationem, quae id, quod definitur, explicat quid sit » (sius essentia). Aliud docet s. Thomas, qui ait « essentia comprehendit in se illa tantum, quae cadunt in definitione speciei » S. 1, III, III.: et in comment. metapa. Arist. lib. IX. expresse tradit « nihil nos de re aliqua scire posse, quamdiu eius essentiam non attingamus ». Idipsum sensus communis confirmat: alias enim res neque cognosci, vel definiri possent, cum elementum cognitionis,

evalit principium anthropologias, idea boni moralis principium ethicae, idea pulchritudinis principium callologias, et sic de aliis scientils, quarum singulis subiiciuntur ideae primariae, quae cum explicentur, somen principii sortiuntur, et varietatem pariunt consequentiarum, idest veritatum inferiorum, quibus scientiae organizzantur, et progrediuntur. Saepe tamen contingit, ut principium scientiae alicuius essentia rei non sit, sed aliquid eiusdem (1).

8.º Nibilominus philosopho haud sufficit distinctionem scientiam inter et sensum communem adstruxisse: ipai quoque opus est, scientias qua tales ab scientiis philosophicis discernere. Sicut enim cognitiones, popularis, scientifica, et philosophica nequeunt simul commisceri, ita et sensus communis, scientia, et scientia philosophica tria sunt itidem secernenda. Sensus quippe communis rerum perceptionibus, et primis reflexionibus; scientia reflexionibus sublimioribus; scientia demum philosophica ultimis reflexionibus, vel rationibus ultimis insistit.

Quare non quaevis scientia est inter philosophicas adscribenda propter ordinem suarum cognitionum in unam qualemcumque concurrentium, sed ulterius necesse est, ut veritas aliarum parens sit suprema, et perspectissima, cuiusmodi est essentia rei, quae dicitur ultima ratio, vel responsio postremis interrogationibus afferenda, qua quivis suaderi debet, eique aequiescere (2). Nam philosophia ideo in ultimas rationes inquirit, ut quietem scientificam pariat, qua effraenis sciendi cupido tandem retundatur, quemadmodum retunditur in essentiis rerum, quarum si quid est inquirendum, id essentiis revera totum delitescit.

Quae cum ita sint, manifesto constat in scientias vere philosophicas iure cooptari ideologiam, logicam, psychologiam, cosmologiam etc., quibus scientiae nomen iampridem inditum fuit: ab eis contra arceri scientias naturales, quarum principia, idest suorum obiectorum essentiae adhuc latent, quibus vix detectis, et ipsa confestim fastigium philosophicum tum pertingent.

et definitionis sit esseutia, quae primo menti occurrit, cum aliquid cognoscianas.

<sup>(1)</sup> Fere numquam enim essentiarum cognitio est perfecta, sed partim positiva, pertimque negativa; interdum vero potentiis rerum operativis solum utimer ad essentias ignotas significandas, quae ideo essentiae genericae vocantur, et verse tenent locum essentiae. Conf. s. Thom. — de verit. X. 1, ubi hano exceptionem interdum, admittit, licet alibi dixerit, intellectum penetrare ad ultimam naturam speciei, vel essentiae: de verit. X. V.

<sup>(2)</sup> Hine patet etiam discrimen inter persuasionem, quae ex qualibet vetice consequi potest, et ratiocinium in veritates ultimas adsurgens, quibus man cognitionis verum etiam scientiae cupiditas impletur.

In hunc finem strenui exhantlantur labores, augescunt studia, analysis acuitur, ut tandem quantocyus essentia virium naturae notescat (1). Sed his missis, adnitendum saltem foret, ut scientia moralis a philosophica dignitate partim hominum incuria, partim improbitate dilapsa, rursus consurgat, atque in immobilibus rationis principiis, a quibus abscessit, consolidetur, et subrigatur. In id operis nostras licet tenues vires suo loco conferemus.

#### CAPUT SECUNDUM

#### DE SCIENTIARUM HIERARCHIA

- 9.º Instituti nostri ratione in genealogiam scientiarum ducimur, eo precipue, ut radix altissima, atque multiformes, et complexae earum propagines, derivationes et dependentiae manifestentur, quae invicem ceu ramus ramo inseruntur, et alia in aliam veluti sibi subiectam dominatur; sicque totum coalescit, et disponitur corpus scientificum, quod encyclopaedia, vel scientia absolute accepta appellatur.
- 10.° Atque in primis praestat animadvertere, si qua inter scientias intercedit necessitudo, eam ab arcta cognatione principiorum, quibus singulae superstruuntur, derivari. Etenim principium cuiusque scientiae non est adeo supremum, et evidens, ut alio excelsiore, et clariore non egeat, unde per quamdam, pene dixerim, idealem generationem tam suarum veritatum soliditatem quam evidentiae fulgorem sibi mutuetur. Compertum quippe est veritates inferiores, et deductas (verità di conseguenza) ad veritates primas, et intuitivas fore referendas, et sic deinceps usque ad omnium supremam, indemonstrabilem, et irreductibilem, a qua caeterae successive dimanant, sitque ipsa caput omnium idearum, definitionum, et demonstrationum. Porro principium cuiuslibet scientiae peculiaris, quid est aliud nisi veritas quaedam specifica, quae alia generaliori refertur accepta? Eadem ergo cognatio veritatum ad invicem, in scientiis etiam
- (4) Exemplo sit physics, quam, prout facta innuere videntur, quoddem magnum problema mechanicae rationalis optime vocaveris. Ast quantum operis remanet adhuc impendendi circa eius solutionem? In iisdem salebris haeret phraenologia, in iisdem chymica, physiologia, medicina, et fere omnes scientiae naturales ut ut aevo nostro plurimum iam progressae fuerint. Scientiae igitur sunt, non tamen philosophicae ob defectum ultimae rationis in ignotis naturarum essentiis latentis; atque illis scientiis magis accensendae sunt quarum principium haudquaquam in rei essentia, sed in qualitatibus vel actibus quibusdam eiusdem solidatur. Neque reponatur, plurimas ex causis physicis iam nobis esse compertas; vera enim causa in metaphysicis magis quam in physicis existit, prout in logica dicemus.

refunditur. easque simul alligat, et in unicam scientiam, in qua singula carum principia virtualiter implicantur, redigit.

Neque somniata, vel commentitia perquirimus, cum in inventionem puncti centralis omnium scientiarum movemur. Nobis iamdudum hae in re praeivit, viamque substravit Doctor angelicus, qui, subtifissima cognitionis analysi usus, ad apicem mentis, idest ad eius lumen, consurrexit, idque vocavit — causam universalem cognitionis, nec non seminarium scientiarum — (1), cui suffragatur Doctor seraphicus in — Itiner, mentis in Deum —.

ra le

le

tē

T

k

ti

al

Þ

p

b

P

E

C

k

Þ

Verum. propterea quod maximi momenti est, quod versamus, sit speciminis gratia sequens scientiarum reductio. Exemplo igitur accipiatur cosmologia, quae, ut omnes norunt, est scientia de mundo; caias principium, in quod tota incumbit, est idea mundi. Huiuscemodi autem idea qui fieri potest, ut menti illuceat, quin psychologia, et theologia naturalis suppetias cosmologiae praetulerint, prior videlicet naturam sensibilem mundi sensibus perceptam, posterior originem, et fines mundi cohibens? Cosmologia ergo psychologia et theologia naturali initium nanciscitur. Praeterea psychologia praeviam supponit logicam qua adversus illusiones, et phaenomena idealistica, rationis principiis praemuniatur.

Neque logica principia veritatis praebere poterit, nisi ab ideologia adiuvetur, a qua sibi lumen cognitionis adsciscat: veritas enim est qualitas cognitionis. Praeter ideologiam autem nulla superest scientia, ad quam ulterius sit confugiendum, quia praeter essentiam entis, seu lumen rationis in cuius explicatione ideologia insistit, non preminet aliud lumen rationis sublimiora pariturum principia. Quapropter omnis inquisitio in lumen rationis frangitur, quia in eo omnes conceptiones, ait s. Thomas, absolvuntur. In ideologia itaque ultimo cosmologia inaedificatur.

Hace reductio itidem contingit cosmologiae respectu theologiae naturalis, quae in idea Dei, veluti in proprio cardine vertitur. Ast idea Dei ab ontologia componitur, quae primo ope abstractionis theoriam abstractam entis in trina forma realitatis, idealitatis, et moralitatis constituti sibi conficit, qua in theologiam naturalem sese insinuat, ubi, vi ratiocinii integrantis, Deum vel ens absolutum, reale ideale, et morale attingit. Quae tamen in Divinitatis inventionem progressio fieri non potest, nisi praenoscatur quid sit in primis ens morale; neque istud praesciri poterit sine praenotione entis realis, in quo moralitas recipitur; ens demum reale absque praecunte ente ideali,

<sup>(1)</sup> De verit. XI, 1, ad 5. — Phura ex ss. Patribus hic forent excerpenda, et praecipue ex s. Thoma, quae in ideologiam, et ideogoniam reiicimus, quibus pedetentim praefamur, ne omnia in ianuis praepropere glomeremus.

vel essentia entis haud dignoscitur; ergo theologia naturalis, ideoque et cosmologia tandem in ideologiam conveniunt. Quod et caeteris scientiis applicetur. Unica ergo est omnium scientiarum origo, ideirco eadem in unam reductio. Quam bene itaque, et emphatice dixerat Thommasaeus: « per comprendere un atomo bisognerebbe conoscepe tutto il moudo ».

11.º Nollem tamen, quis vestrum inde intulerit: ergo oportet omnes scientias callere, ut alicui funditus studeamus.

Id nonnisi ex dictis inferendum putamus: scientiae cuidam operam navanti opus esse principium saltem commune, et rudimentalem scientiarum texturam, et propagines cognoscere, ut sciat quo loco arboris scientifici sita sit scientia, cui addicitur, et quibus scientiis ipsa circumdetur, et unde sibi auxilia petat, ac fulciatur, atque quo tandem ultimo eius resolvantur principia. Profecto huiusmodi notitia imbuuntur, qui reapse docti in aliqua scientia aestimantur.

- 12.º Ex hisce hacterus sparsim dictis nonnulla eruuntur corollaria:
- 1.º Scientias, tametsi primo mentis appulsu, principiis, ordine, methodo ac fine plurimum contrariae videantur, vinculo cuiusdam logici synthesismi strictissime in unam colligari (1).
- 2.º Systema cognitionum humanarum, quibus ceu elementis scientiae conduntur, cuidam pene pyramidi tetratedrae comparari; quae ab amplissima, cui superimponitur, basi, ad verticem usque sensim acuitur, ubi varietas, et multiplicitas in uno simplici, et indivisibili puncto concluditur, et absorbetur. Elementa siquidem fere innumera basis pyramidalis exhibent veritates peculiares propemodum infinitas, quae aliis veritatibus equidem generalioribus, sed numero paucloribus in aliis pyramidis planis successive decrescentibus adumbratis, sicuti corollaria in principis maioris extensionis, includuntur, et ita porro de veritatibus in veritates progrediendo, quousque tandem pervenitur in verticem simillimam imaginem veritatis ultimas maximae universalitatis, et extensionis, unicae nihilominus, ac simplicissimae, quae in multiformes scientiarum familias sobolescit, et per universam encyclopaediam, regnumque idearum perinde ac lux per aetheram fulgens, splendores aeternos spargit.
- 3.º Iis scientiis prius esse incumbendum, quae alias in ordine logico antegrediuntur, ne retrahamur logicae inflexibilitate ad principium, quo discessimus, prius probandum.
- (4) Tommasaeus magnam soientiarum synthesim sic perbelle enuntiat. « La » scienza deve essere una come il fonte che usciva dal paradiso ad irrigar la
- » terra . . . Quando occorra intendere il pensiero in un oggetto solo , allora le
- » idee radunate di qua e di là naturalmente corrono a quello; come al for-
- » marsi d'un vortice i corpi galleggianti quietamente nell'acqua corrono ad ag-
- » girarsi bramosi in esso » Studi filos.

- 4.º Erroris coarguendos, qui scibile humanum ut opus musivum, vel centonem ex diversis fragmentis, et laciniis consutum, aut distracta scientiarum principia, ceu dissecta alicuius corporis membra spectantes, aliud in una, aliud in alia scientia sectantur principium, id crebro in una respuentes, cui mordicus in alia adhaerebant. Unica enim est veritas, cuius totidem splendores sunt, cunctae, quae in scientiis versantur, veritates.
- 5.º Exordia scientiarum ab ideologia tamquam ab radice communi deducenda, quam ideo optime protologiam vocaveris, non equidem praestantiae, verum potius originis ratione; (vid. praef. protolog.); deinde ad scientias perceptionis, atque postea ad scientias ratiocinii gradus successive est philosopho faciendus.
- 6.º Munus philosophi eo praesertim spectare, ut systema veritatis unum, universale, et sibi consonum construat; nimirum veritatem prout supremis continetur principiis exacte describat, vel, ut in allatam similitudinem redeamus, prout in altioribus pyramidis scientificae gradibus consistit, paucarum quidem, sed universalium veritatum faecunda, quarum complexus ordinatus integram, et perfectam veritatis theoriam exhibet. Quod luculentius sequente capite subnexuri sumus, itemque alio ubi de philosophiae divisione.

#### CAPUT TERTIUM

#### DE ESSENTIA PHILOSOPHIAE

13.º Hactenus dicta probe intelligenti iam protinus manifestum fit quid oporteat nomine philosophiae significari, dummodo non quod eius etymologia, sed quod natura, eiusque in scientias primatus, ferunt, rite comprehendat.

Philosophia pro triplici quo munere fungitur; nimirum 1.º voluntatem ad rectam agendi rationem dirigendi, 2.º veritatem omnium praecellentem inquirendi, 3.º eamque inventam in unicam formam scientificam totum scibile humanum circumplectentem ordinandi; trifariam quoque consideratur.

Primo sensu accepta nuncupatur, ut eius nomen indigitat, = studium sapientiae =; secundo = investigatio veritatis universalissimae =; tertio denique = systema, vel scientia eiusdem veritatis in scientias sese effundentis =.

Dimissa prima eius morali significatione, quae nobis heic minus confert, philosophiam potius qua veritatis investigatricem, atque ordinatricem proprie sumimus, quam definimus: = scientiam, quae in mas entium rationes inquirit = . Rationes autem absolute, vel

relative ultimae dicuntur, et bifariam similiter philosophiam dividunt, ut ex mox dicendis patesiet (1).

Rationes ultimae nobis ea sunt responsa, quae percontationibus reponi solent, quibus tandem percontator assentitur, neque ulterius in sciscitando pergit, quia vix prolatis illico intelliguntur, desiderium sciendi compescunt, et refraenant, indita interim quadam menti suavitate, cui tamquam veritatis fruitioni mens dulciter aquiescit. Quare philosophia, si vulgo loqui mavis, posset iure compellari: — la scienza degli ultimi perchè delle cose —, veritas enim rei est ultima ratio eiusdem, quam praetergredi nefas est (2).

- 14.º Quod tamen nobis non sufficit sic delibasse, sed quaedam superaddenda sunt, ut controversiae praeripiatur occasio, et cujuslibet in allatam definitionem extorqueatur assensus. Ex eo enim pendet philosophiae exitus, quae si bene definiatur, in verum recta contendit, sin falso, in scopulos prorumpit, hominemque in quaeque impellit absurda. Id ut maiori qua par est perspicuitate procedat sensum communem falli nescium adeamus.
- 15.° Vulgo ille aestimatur, estque iure philosophus, qui bene ratiocinatur. Iam age, ratiocinari quid aliud sonat, quam eorum, quae adseruntur, rationes reddere, quae mentem rei veritate captivent? Quae captivatio nequit adipisci, si ultimae non ferantur rationes, in quibus nedum investigatio, sed et ipsa desinat cognitio, adeo ut nihil super ipsas rationabiliter intelligibile remaneat. Intemperantis quippe ingenii est plus sapere quam oporteat, et ea transcendere quae tamquam cognitionis principia Deus nobis constituit. « Non enim, ait Doctor noster subtilis, est eorum ratio quaerenda, quorum non est ratio » (3). Ad ultima igitur rationis principia debet philosophus eveni, si plenam, et immobilem scientificam persuasionem, et imperturbabilem veritatis fruitionem consequi cupit. Illuc ratiocinio trabitur, etsi recuset; hoc siquidem expostulat eius munus susceptum, quemadmodum vel ipsum vulgus indixit. Nullum igitur du

<sup>(4)</sup> Philosophia sive investiget, sive systematizzet, rationes ultimas semper inspicit, quas vel inquirit, vel inventas, eis caeteras veritates congregat, et disponit, ut inde systema emergat.

<sup>(2) «</sup> Nos tunc vere philosophari dicimur, cum, inquit lamblicus, ab sensuum illecehris, et corporalibus functionibus abstracti pura mente in veritatis » intellectione utimur, atque in essentias rerum, in quibus veritas est, et sapientia, intendimus ». In expos. symb. Ast ultima ratio rei est veritas eiusdem, vel, si cum Forcellini loquamur, est vera ratio. Vico idem docet « La filosofia contempla la ragione (lumen rationis) onde viene la scienza del vero ». Scienz. nuov.

<sup>(3)</sup> Quedh. 9. XVI.

bium est, quin adducta philosophiae definitio tantae disciplinae indoli apprime cohaereat.

- 16.° Inde sponte sua liquet 1.° conditiones logicales verae definitionis omues in hac definitione manifeste enitescere; neque prointe opus esse hisce elucidandis immorari, cum tanta sit in ea brevitas, perspicuitas, et praecisio quoad genus, et differentiam, ut popellus indoctus ea utatur ad discernendum philosophum, et quo ipse eniti debeat, commostrandum.
- 2.º Moramur potius dotibus eius plane singularibus, quippe quae praeter naturam philosophiae, etiam modum quo exercetur, disserte exprimat, cum non dicatur, inquirere vel cognoscere utcumque entia, sed magis ultimas rationes eorum; hoc sane officium praecipuum est philosophi, quod saepe tamen numero, imo semper a definitionibus philosophiae abigitur, prorsusque reticetur.
- 3.º Praeterea exponit etiam quam evidentissime indefinitum scientiarum progressum, qui ideo protrahitur, quia aliae atque aliae rationes rerum possunt semper inquiri, donec ad ultimam perventum non fuerit. Quare scientiae quo altiores consurgnat, eo perfectiores iudicantur, quia propius ultimas rationes accedunt, quae, statim atque comperiuntur, ad instar pene dixerim cuiusdam fluidi in scientias irruunt, undique eas permeant, ac pervadunt, vitam, motum, firmitatem et ordinem elargientes, quibus scientiae resurgunt, reflorescunt et quasi transformantur. In unitate enim vita consistit, cui si varietas coadunetur, tota illa componitur, movetur, et vivit (1), atque id acquiritur quod philosophia nuncupatur.
- 4.º Denique iam praeludit, quam bene philosophia cum theologia consonet, cui, per investigationem rationis logicae absolute ultimae, cuiusmodi est essentia entis, vel idea existentiae, sive lumen rationis, ut ancilla dominae famulatur. De quarum affinitate fusius suo loco dicemus, ubi philosophia digitum veluti ad theologiam intendere videbitur.
- 5.° Interea philosophiae illud AEneidis aptari potest: « sed summa sequor fastigia (vel primordia) rerum ». Neque proinde a vero abscessit Baco cum indixerit scientiam universalem conficiendam fore, quae in fastigiis rerum rimandis adhibeatur (2).
- (4) Ne quis in errorem adducatur, observet, hominem rationes ultimas rerum invenire posse, imo oportere, si de rationibus logicis agitur, quarum absolute ultima est idea entis; ad rationes ultimas ontologicas vel metaphysicas, quamdiu in terris deget, numquam pertingere, iisque tantum magis accedere, et quasi eas ratiocinio delibare.
- (2) Quod Baco excogitandum proposuerat, diebus nostris viri doctisaimi Patrum vestigia legentes, confecerunt, quorum sensa alibi data opera afferentur. Deinde haec nostra prolegomena de philosophia in genere specimen supt lacu-

17.º Rursus ut adducta philosophiae definitio in perspicuis omnino habeatur, iuverit paulio attentius rationes ultimas discutere.

Rationes huiuscemodi vel sunt ultimae respectu omnium scientiarum, idest absolute; vel respectu alicuius scientiae peculiaris, seu relative dumtaxat. Prioris generis nonnisi unica est, et quae ultimae fortasse censeri possent, ac sunt principia rationis, nimirum contradictionis, substantiae, causae, aliaque mathematica axiomata, reapse ultimae non sunt, sed ab illa prima, quae est idea vel essentia entis universalis, dimanant, quemadmodum opportunius in ideogonia videbitur.

Posterioris autem generis eae ultimae dicuntur, quae in essentia specifica, vel generica rei continentur, vel potius sunt Ipsae essentiae rerum. Hinc essentia hominis est ultima ratio anthropologiae, essentia veritatis ultima ratio logicae etc.

Porro philosophia quatenus in rationem absolute ultimam intendit, dicitur philosophia generalis, quae est unica, ac artium scientiarumque omnium mater, et magistra, quae dici etiam consuescit: scientia. Quatenus vero rationes relative ultimas perscrutatur, nuncupatur philosophia specialis, quae secundum scientiarum numerum dispescitur. Hinc habetur philosophia iuris, ethices, physices matheseos, politicae, historiae, eloquentiae etc., prout inquiruntur rationes ultimae iuris, ethices, physices etc. Ex qua distinctione patet philosophiae naturam non immutari, sed eo semper provehi, ut ultimas entium rationes perquirat. Ideoque haec divisio ab nostra definitione non respuitur, quin imo ipsa virtualiter implicatur.

Demum cum rationes ultimae rerum ideis contineantur (1); ideae

lentissimum formationis scientiae universalis exoptatae, quia revera eo tendunt, ut naturam philosophiae universalis praenuntient, atque explorent.

(1) Ratio aliud est ac causa; illa quippe ad ideas, ista ad realia pertinet. Ratio enim est idea, quae in demonstrationem alicuius veri, vel facti producitur; causa autem est agens, quod effectum producit. Tamen causa fieri etiam potest ratio, cum intelligitur, idest in quantum in idea est. Exinde elucet rationem prae causa patere, quia etsi causa ut ratio rei considerari possit, adsunt tamen rationes, quae nequeunt causae appellari. Sic natura intellectiva hominis est ratio amoris, et reverentiae, non causa. Allas si ratio, et causa simul permiscerentur, philosophia ad scientias naturales causis insistentes reduceretur, ad quas reapse coercent qui philosophiam vocant = acientiam causarum = .

Item non est praetereundum rationes ultimas entium esse vel logicas, vel ontologicas, seu metaphysicas. Priores sunt ideae rerum, et maxime earum ultima, ideat idea entis, quam philosophia regressiva, ut mox videbitur, investigat. Posteriores vero in Deo consistunt, imo Deus ipse sunt, et studio ontologise, et theologiae naturalis, quae philosophiam progressivam complent, adseguuntur. Utrasque ergo rationes philosophia perquirit, primo logicas, unde

vero etsi hominis non sint, utpote eo excellentiores, et aeternae; attamen eius menti pandantur, a qua si divellantur, incompertae flunt, et avolant, hinc consequitur philosophiam posse etiam quodammodo definiri: = scientiam hominis =; studium enim hominis perfectum totam philosophiam fere peraequat: « lo studio dell' uomo inquit Pope, è l' uomo stesso »; homo quatenus rationalis.

- 18.º Hisce constitutis iam haec ingruunt corollaria:
- 1.º Philosophiam non tantum ad ideologiam, logicam, psychologiam, cosmologiam etc., aliasque quae in scholis philosophicis traduntur, coarctari, etsi hae scientiae principaliores sint, maiorisque momenti; sed tam longe, lateque dilateri, quantum cognitio humana. Quare illa inscriptio: philosophia universa —, quae elementis philosophicis scholarum imprimi solet, ratione principiorum (1) vera est; ratione autem extensionis, falsa, cum illis chartis tota sane philosophia non concludatur!
- 2.º Quamlibet scientiam posse doctorum industria et labore, philosophicam evadere, si ad ultimam rationem sui obiecti propellatur.
- 3.º Philosophiam generalem quoddam esse scientiarum vestibulum, vel pronaum quo ipsae unico, et supremo puncto eurithmice innodantur; atque, philosophiam animae, mundi, Dei, iuris, ethices, etc., esse totidem philosophiae generalis partecipationes, et applicationes.
- 4.º Philosophiam generalem ex ultima ratione logica, seu *idea* entis prosilire et in Deum ceu ultimam rationem ontologicam, et metaphysicam pervenire, eoque compleri (2).
- 5.º Quo philosophia completur, inde initium theologiam habere, et altius, ob lucidius lumen quo illustratur, evehi.

exordium sumit, deinde ontologicas, vel metaphysicas, quibus absolvitur, et theologiam supernaturalem ingreditur. « Le ragioni ultime, inquit Rosmini,

- » al di là del mondo, e le ragioni ultime nello stesso mondo, ecco l' oggetto del-
- » la filosofica disciplina, che così prende i due ultimi e più elevati gradini della
- » immensa piramide scientifica, e s'occupa della comune sommità delle scien-
- » ze negletta pur troppo, ed anzi in questi tempi superbi di materiali godimenti
- » e pensieri, ravvolta nel fumo e nella caligine ». Vid. egreg. opus Introduzione allo studio della filosof.
- 21000 and studio della niosoi.

  (1) Dummodo vera ac universalia praebeantur principia; secus etiam respectu principiorum inscriptio mentiretur.
- (2) Rationes rerum dici aeque possunt ultimae, et primae: ultimae in ordine advertentiae, vel reflexionis, quae abstrabendo tandem ad eas pertingit: primae in ordine cognitionis directae, quia iis primo mens utitur, etsi non advertat.

## CAPUT OUARTUM

# PRECIPUAE RECENSENTUR AC REFUTANTUR PHILOSOPHIAE DEFINITIONES HACTENUS TRADITAE

- 19.° Ne nostra dumtaxat venditare videamur, alias philosophiae definitiones ducimus afferre, nostraeque eas exigere, ut dubium procul pellatur. Nihil enim adeo error veretur, quam conspectum veritatis, cui si adactus adstat, eius fulgore exterminatur, ut tenebrae sub illucentem diem. Qua in re diobolares philosophos haud moramur, qui posteaquam vexilium philosophiae circumtulerunt, seque philosophos esse perstrepuerunt, tandem quadam desperatione acti, dixerunt: philosophiam indefinibilem esse . Huius sententiae est Laromiguiere (1). Ad illos potius, qui pro suo quisque ingenio eam definierunt properamus. Quorum definitiones ad tres classes primarias reducemus, eisque debitam confutationem appingemus.
- 20° Hujusmodi definitiones triplicis generis sunt; ontologicae, ideologicae, et morales. Ontologicae eze sunt, quae philosophiam exhibent qua scientiam = realium eorumque relationum =, vel = phaenomenorum adspectabilis huiusce universi =, vel = rerum divinarum humanarumque, et causarum entium =. Ideologicae vocantur illae, quibus philosophia dicitur scientia = cogitationis humanae =, sive = primorum rationis principiorum =, aut = idearum possibilium = intelligibilium =. Morales denique accedunt, quae philosophiam perhibent ut scientiam = vitae =, aut = virtutis =; ut = animae medicinam =. Hisce definitionibus omnes referri possunt passim procusae, quas praeterimus amore brevitatis.
- 21.º Criticae animadversiones. Praeterquamquod praefatae definitiones in eo omnes peccant, quod essentiam philosophiae, quae maximi est, praetergrediantur, neque clare quidem, et perfecte obiecta eiusdem, quae caeteroquin specialiter eidem spectant, determinant; cum vel ad ontologiam, vel ideologiam, vel moralem exclusive ea coarctent contra philosophiae naturam, quae ad entia cuiuslibet categoriae, quibus fertur, et porrigitur cognitio humana, extenditur sine ulla suae essentiae divisione. Etenim etsi ens triplex sit in forma, realitatis nimirum, idealitatis, et moralitatis, unicum tamen in essentia est, semperque ens sub qualibet forma. Quapropter omittunt tam unitatem entis, quam eius trinitatem formarum, quibus omissis corruit philosophia (2). Demum obiecti determinatio nondum sufficit, cum plures scientiae saepe eidem obiecto studeant.

<sup>(1)</sup> Leçons de Philosoph, p. 2. leç. 1. — Anne erravimus cum initio dixerimus, crebro philosophos philosophiam plane ignorare?

<sup>(2)</sup> Caeterum iam praemonuimus philosophos ut plurimum non philoso-.

. .

Non defuerunt qui philosophiam dixerunt, = scientiam veritatis =, quibus ultro assentimur, quia, ut dictum est, veritas est ultima ratio rei. Optaremus tamen, ut isti, quorum coriphaeus est Aristoteles, nitidius naturam veritatis exposuissent, ut inde statim elucesceret an philosophiam generalem, vel peculiarem acceperint. Quod ipsum non praeteriit Aquinatem, qui cum hanc definitionem Aristotelis in prooemio contra Gentes retulisset, subdit: « primam philosophiam Phi» losophus (Aristoteles) determinat esse scientiam veritatis non cuius» libet, sed ejus veritatis, quae est origo omnis veritatis, seu quae » pertinet ad primum principium essendi omnibus; unde et sua ve» ritas est omnis veritatis principium ». Philosophia ergo, juxta S. Thomam est: = scientia veritatis universalissimae, et primae =. Quae definitio in nostram perfecte recidit, atque naturam philosophiae generalis adamussim enuntiat.

22.º Quam igitur immerito Cl. Bertini wostram definitionem inter ideologicas ablegat! Nonne enim ostendimus rationes ultimas triplicis generis esse, logicas, et ontologicas seu metaphysicas, et morales? Hujus profecto erroris incusari mereretur, si additum fuisset: rationes ultimas logicas inquirit (1). Quod cum omissum fuerit, ne erroris insimularetur, non videmus quomodo haec nota merito impingi nobis queat. Philosophia igitur, ut idem recoquamus, primo investigat rationes ultimas logicas, quibus munita ad rationes ontologicas provehitur, atque morales, iisque absolvitur (2). Ipse potius philosophiae detraxit, qui violenter ad scientiam realitatis tantum exercuit, atque in eam incurrit confutationem, quam definitionibus mere ontologicis ursimus. Demum etsi circa realia versaretur, non est adhuc dicendum, quod realia sint obiecta immediata philosophiae. Norunt enim omnes, realia, Dei realitate excepta, percipi non posse sine idea-

phiam, sed eorum systemata definire. Hinc qui operam ideis navabant vocabant philosophiam — scientiam idearum —; qui in sensationes — scientiam sensationis —; qui in virtutem — scientiam virtutis — etc. Atque hinc factum est, at tot exierint philosophiae, quot delirabant capita philosophantium, qui absque pietate philosophiam membratim discerpebant, ut eam suis aptarent praecosoptis praeiudiciis, suisque comprimerent angustiis; adeo ut quidam ausi fuerint ețiam — scientiam dubli — vocare, ut scepticismo, cui devovebantur, accommodarent.

- (4) Confutatio Bertini in Platonem melius quadrat, qui philosophiam dixit = scientiam idearum = .
- (2) Obiectum enim philosophiae est ens cum suis tribus formis, idealitatis, realitatis et moralitatis, quas ut primum philosophus comperiit, tres supremae vel ultimae ipsi rationes fiunt in totam philosophiam dominantes. Gonf. Cl. Paganini opusc. quod inscribitur—il P. Bernardo e la Civiltà Cattolica—ubi plurimes enormes nunc gliscentes insectatur errores.

rum interventu, quippe quae intelligibilitate destituuntur. Quapropter etiam illae scientiae, quae realia inspiciunt, ea ut cognita, seu in ideis contenta considerant, non ut sensitive tantum percepta: ideoque quaevis scientia ideis rerum semper componitur, quas modo realibus applicitas, modo in seipsis animadvertit. Exemplo sit physicus, qui de obiectis physicis praesentibus aeque ac absentibus loquitur. Olet ergo sensismum definitio Cl. Bertini, a quo tamen summopere abhorret. Rursus, cum ideae neque animae neque alterius substantiae siat modificationes, sed entia idealia patet definitiones philosophiae, quas logicas vocant optime etiam ontologicas nuncupari; ontologicas inquam saltem elementares.

## CAPUT QUINTUM

#### DE GENUINIS PHILOSOPHIAE CHARACTERIBUS

- 23.º Duo ex praecedenti definitione fluunt philosophiae characteres, qui eam magis magisque specificant; unitas nimirum, et totalitas, vel universalitas, quibus philosophia perhibetur ad instar radicis unicae, quae scientiarum totalitatem germinat; vel melius, exhibet imaginem universi, cujus immanis varietas in unitatem systematis mundialis confluit. Praeclare Seneca adprecatur: a utinam quemadamo dum universi mundi facies in conspectum venit, ita philosophia tota posset occurrere, simillimum mundi spectaculum. Profecto omnes morales in admirationem sui raperet, relictis his, quae nunc magna, magnorumque ignorantia credimus » (1). Senecae astipulatur Baco: nos eo spectamus ut in mentibus hominum sacrum quoddam excivemus templum, quod hunc mundum repraesentet » (2).
- 24.º Quod indubitanter consequetur, si philosophia suis in elucubrationibus, naturae magisterium promis auribus excipiat, nec vel latum quidam unguem ab ea desciscat. Hac enim ratione certo ad lumen rationis nobis originaliter inditum, ut germen ab unguiculis tenerrimis ad seram usque senectam in multiformes ideas, sensim occasione sensus, et verborum evolvendum, perveniet; atque inde, dummodo

<sup>(1)</sup> Ep. 89.

<sup>(2)</sup> Novi Org. 1,120. — Omnimodam, quantum fieri potest, doctrinarum, et artium unitatem etiam praedicat Cicero in Oratore c. 5-6. — Etenim philosophia circa ens vertitur; ens autem utpote unum in essentia, omnia entia complectitur, et in unitatem colligit, ut bene animavertit S. Aug. — De moribus Manich — ideoque nil debet ipsa praeeligere, nil abigere, sed omnia saltem per summa capita expendere, si ad spiritualia rerum ligamina, et inde ad excellentissimam unitatem cognitionis erigi cupit. Non ergo potest veritatem dimidiare, aut discindere, sed totam, prout licet, contemplari.

ab ejus intelligibilibus fulgurationibus oculos non removeat, provenire perspiciet, si quid cognitionis, si quid idealis, si quid veritatis, si quid certitudinis, si quid scientiae in homine splendescit, ut totidem emanationes unius, et identicae formae veritatis universalissimae intellectui constanter obiectae; idest ut derivationes luminis rationis, quod cognitionum aeque ac philosophiae unica, et universalis radix est immensae foecunditatis, et veluti fons totius fluminis vitae intellectivae. Quapropter S. Thomas aperte dixit; « per unum intellectum flunt etiam alia intellecta » (1). Atque id intra ordinis naturalis confinia concludi tantum intelligimus.

25.º Philosophia qua una, pacem et firmitatem cognitionibus, qua universalis, uberrimum pabulum spiritui elargitur, quo expletur.

His characteribus caret philosophia sensationis, quae expellit 1.º primum intelligibile, quod sigillum unitatis scientiis imprimit; 2.º cssentias rerum inficiatur, quae sunt totidem principia unitatis specificae, vel genericae (2) 3.º destituitur etiam universalitate, vel totalitate, quia partem hominis intellectivam, entia intelligibilia, et abstracta, quibus scientiae purae construuntur, negligit et ignorat.

Idem dicatur de philosophia materialistica, subiectiva, rationalistica, pantheistica, sceptica etc., quae binis adductis characteribus expoliantur. Sed quot systemata philosophica statim exploderentur, si paullulum praedictis quis uteretur characteribus!

26.º Habetur amplius id utilitatis, quod philosophia una simulque universalis, quemadmodum unam ingerit sententiam mentibus ob unitatem veritatis, sic unum affectum cordibus infundit propter idem bonum, quod insinuat. Quo fit ut vera philosophia plurimum Religioni Christianae a PP., in quam recte ducit, similetur. Religioni quippe Christianae mirandi etiam insunt characteres unitatis, et totalitatis; unitas in Verbo humanato, quod est Veritas personalis, et subsistens, cui omnia tum ordinis supernaturalis, quae no instevelata sunt, tum ordinis naturalis, quae luce Verbi humanati staurata, et perfecta sunt, referuntur accepta (3). Quare philosophia vera, est fidei propedeutica, atque Religionem Christianam a longe ferme adumbrat, eiusque proinde characteres unitatis, et to-

<sup>(4)</sup> Sum. 1, LXXIX, IV. — Quod, ut vidimus, in proemic ad Gent. confirmat dicens, « objectum philosophise esse veritatem universalissimam ».

<sup>(2)</sup> Unitatem non sensu, sed mente veritate instructa nonnisi cognosci, manifesto declarat s. Aug. De ver. Relig XXXII. — Propterea quod vera philosophia una simul, et universalis est, ideo Seneca eam sibi sufficere tradit, et autonomiam el tribuit, quam scientiis singillatim sumptis denegat — Ep. 88.

 <sup>(8)</sup> S. Iustinus, apolog secund. n. 13.—S. Clem. Alex. cohortatio ad gent.
 n. 11.—S. Aug., de doctr. christ. II. XL.

talitatis ab veritate abstracta, ideali, et rationali provenientes, iam praefigurant alios pares characteres in Veritate personali, et aeterna consistentes, ex qua omnia bona prodierunt; de ea enim, etsi artes, et scientias non expresse tradiderit, scriptum est docuisse « omnem veritatem » (Io. XVI, 13); quia Christianismus est « scientia veritatis » (4). Ideo Patres Ecclesiae philosophos ad fidem provocabant, tum ut corrigerentur, tum ut nova quae nota perficerent, ediscerent, quia veritats illa, quae sub paucissimo lumine rationis, ideas rerum, idest veritates nobis ingesserat, novissime haec ipsa ore nostrae humanitatis locuta est, et semitam veritatis revelavit cum humanis Verbum apparuit. Proindeque Christiani veritates philosophorum tamquam proprias sibi vindicant, utpote a Verbo profectas, cuius gratia ipsi in « veritate ambulant (2), et adlecti sunt in fide veritatis (3), et in veritate sanctificati » (Io. XVII.).

### CAPUT SEXTUM

#### CUR PHILOSOPHIA VOCETUR - STUDIUM SAPIENTIAE -

27.º Philosophia nomen est grecae originis, quod quidam ut sapientiae amorem, quo estuabat, promeret, primo protulit. Fertur enim Pythagoras Regi Leonti, qui ei poposcerat cuinam scientiae vacaret, respondisse: ars nulla mini est, neque ulla potior scientia; philosophus iam etenim, idest non sapiens, sed sapientiae inquisitor, et amator (4). Humillima sane confessio!

Etiam sub hoc respectu accepta philosophia nostram ingreditur definitionem, cum sapientiae sit, ajunt Aristoteles, et Doctor Angelicus, scire altissimas causas, idest ultimas rationes, quae homini sunt et criteria evidentissima cognitionis, et regulae tutissimae morum; ex cognitionum autem et actionum unione sapientia proprie coalescit (5).

- (1) Ep. II. ad Timoth. c. III. 7.
- (2) lo. ep. III. v. 4.
- (3) Thess. ep. II. 41, 12. Digna est quae legatur cohortatio ad Gentes Clementis Alexand., qui inter caetera hoc pulcherrimum dicit « Nulla est doctrina, quam is (Christus) non tradit, ipsique, (hoc est Verbo), universus iam orbis terrarum Athenae atque Graecia factus est ».
  - (4) Cic. qq. tusc. 1. 5 s. Aug. De Civit. Dei VIII, II. Cic. de Off. L. II. c. 1.
- (5) Philosophia etiam qua studium sapientiae characteribus unitatis, et totalitatis emicat. « La filosofia, inquit Rosmini, è l'amore e la ricerca della » sapienza secondo l'origine della parola. Che cosa adunque vuol dire una fisolosofia fornita dei caratteri dell'unità, e della totalità? Nient'altro se non
- » una filosofia diretta alla vera scienza: un amore, una ricerca, mediante la

28." Verum pretium est operis naturam sapientiae fusius aliquan-

Napientia ab soientia distinguitur, quamquam veteres Eleatich, et penterici Trancondentales Germaniae simul eas miscuerint. Iis tamen stiam ex veteribus non omnes id concessere, penes quos bina applentias elementa, cognitio videlicet, et operatio, saepe distinta occurrent. Cognitio est elementum theoreticum, operatio elementum practicum. Atque ideo contigit ut sapientiam definierint: = plena et perfects seleptiae cum justitia, et morum sanctitate conjunctio = ; vel = veritatie cum virtute conformitas =. Quapropter scientia est elementum theoreticum sapientiae, cui addendum est elementum practicum voluntatis. Ecquis ignorat hominem improbum saepe doctissimum esse; et sejentiae imperitissimum sapientis laude interdum florescere? In anod convedit Seneca, qui tametsi quandoque scientiam, et sapientiam promisous acceperit, interea dicit, « maximum hoc est offi-» cium sapientiae, et indicium, ut verbis opera concordent, ut et n ipse (homo) par sibi idemque sit (en consensus intellectus cum » voluntate ); non enim potest cuiquam nlacere nisi rectum »; philosophia ergo qua studium sapientiae plus et aliud est quam utpote scienlia ultimarum rationum.

W." Mapientia etal per essentiam una, duplex est per formam veritatia, cui voluntas bona obsequitur. Alia est vulgaris, alia philosophica (1). No enim est sapientia nobilior, quo perfectior est comultivo veritatia, qua praestantiores rerum dignitates cognoscuntur, in quan necessario eliam purior vebementiorque excitatur dilectio. Cujus also nobilia cogniticala vulgus est proreus insptus. Quocirca et ejua voluntan tepesuit, neque potest tantum inflammari, misi alio auperno, et vividiore lumine collustretur, quod limites rationis excellat.

Atque jam inde evidenter notescit cujusnam sapientiae sint munia, recte judicandi, prudenter ordinandi, ac hene gubernandi (2), quae

. Thomas contra Goul L. L. procom — Aristot Managh. L. L. — S. The-

<sup>»</sup> quale l'uomo si studia colla propria ragione di avvicinarlesi più ch'egif possa » indeduitamente quasi a limite de' suoi voti, e de' suoi pensieri... Perciò » una vera filosofia deve essere imparziale, deve tutto amere, e nulla odiare... » Solo questa filosofia, che abbia per caratteri l'unità, e la totalità delle osse » è la madre di una vera benevolenza, perobè que' due caratteri sono la serità, » e la serità ». Introd. etc. — leleo Vico tribuit philosophiae primatum scientificum propter aspentiam, quam tradit — scienz. nuov.; ibique refert etiam l'éphoces, qui posserat — sapientiam hominem perfocre — Leibnitius cam

line id quoque docut — scienz. nuov. etc. — Gic. de Off. L. H. c. L. » veest vulgaria, slin philosophica, haso illam antocellis ».

communiter sapientiae adscribuntur. Ex praestitutis perspicuum sit, hujuscemodi ossicia ad sapientiam philosophicam exclusive pertinere, quae in ultimas entium rationes suspicit, et sulgentiore veritatis pulchritudine capta, fortius in ejus obsequium voluntatem perducit; a nil enim enixius, ait s. Augustinus, homo desiderat quam veritatem » t quae quanto splendidior menti rutilat, tanto validius ipsi dominatur, eique persicit intellectum, et cor. Hinc juvenibus ardor sciendi incalescere opus esset, non ut tantum in scientiis proficiant, sed, quod nobilius est, ut in sublimiorem sapientiae gradum rapiantur.

Denique tam ultima ratio logica, idest idea, vel essentia entis, cui philosophia primo sublevatur, quam ratio ultima ontologica, vel metaphysica, atque moralis, nempe Deus, quam postremo attingit, ostendunt evidentissime ens licet unum in essentia, trinum in formis esse, idest reale, ideale, et morale, quae formae intrinseco, et essentiali ordine ita disponuntur, ut una in alteram non pugnet, sed simul miro foedere socientur, ut evenit rei alicujus attributis. Quamobrem homo, qui trinam entis formam imitatur, ac pollet facultatibus sensitivis, intellectualibus, et moralibus, per philosophiam debet apprehendere facultates sic invicem conciliare, ut inferior superiori haud praevaleat, sed sensitivae intellectualibus, istae autem moralibus subiaceant, quod est entis similitudinem gerere; in ea enim subordinatione vera consistit sapiedua. Quantae ergo necessitatis est homini studium philosophiae! Utinam omnibus propinari posset.

30.º Quoniam vero philosophus christianus praeter sapientiam naturalem, ad supernaturalem Dei miseratione per Verbum suum etiam factus est, abs re sane non erit quidpiam adiicere quoad hujuscemodi sapientiam supernaturalem, quo ejus ab naturali discrimina internoscantur.

Satius in primis nobis est, si ex pluribus adnotamus, sapientiam supernaturalem essentialiter ab naturali differre, quia ejus elementa, etsi bifariam quoque dividantur, alterius, et plane diversae naturae sunt. Enimvero elementa sapientiae naturalis sunt: 1.º veritas idealis, incompleta, et initialis; 2.º actio voluntatis naturaliter bonae, seu virtus naturalis. Elementa contra sapientiae supernaturalis sunt: 1.º veritas absoluta, completa et subsistens, Verbum Divinum, quod ignescente quadam luce mentem supernaturaliter pervadit, illustrat, et moyet. 2.º charitas Spiritus Sancti sese charismatum do-

mas S. 4, 11. LVII, 11.— Hinc sapientiae philosophicae illud Aristotelis applicari debet — sapientia altissimas causas inquirit —. Verum philosophia quatenus amor est et studium quo sapientiae, est seipsa qua scientia ultimas inquirens rationes praestantior, quia utpote studium sapientiae nedum intellectum illustrat, sed et voluntatem movet, dirigitque ad bonum supremum.

nis cordibus humanis effundentis et inhabitantis: supereminentioris ergo qualitatis est sapientia supernaturalis, cujus respectu, sapientia naturalis initium illius est, eique praeambula, eo plane modo, quo philosophia est ad theologiam propedeutica. Quapropter, nulla est inter eas necessitudo, qua una alteram necessario postulet, quia sapientia supernaturalis est omnino donum Dei gratuitum, quod homines efflagitare quidem poterunt, numquam vero iure mereri. Si quis aliter sentiret in semi-pelagianismum impingeret.

Aliud notatu dignum remanet inter praefatas sapientias discrimen, scilicet, quod elementa sapientiae naturalis sint invicem realiter distincta, quorum alterum theoreticum est, et ab homine plane independens, talis est veritas; alterum practicum, et hominis, ut, actio voluntatis; atque unum sine altero haberi subinde potest. In sapientia contra supernaturali, elementa sunt aeque ab homine independentia, atque unum sine altero infundi nequit, quia etsi aliud distinctum significent, unum tamen alterum suo modo continet. In Veritate enim Charitas est, et vicissim. Quod perspicuitatis gratia verbis Cl. Philosophi iam citati praestat-illustrari: a Verità e Carità » significano cose diverse ma ciascuna di esse comprende l'altra: in » ciascuna è il tutto; ma nella Verità è la Carità come un'altra, e nel-» la Carità è la Verità come un'altra: se ciascuna non avesse seco l'al-» tra non sarebbe più dessa. Laonde se la Verità esprime Dio nella » persona del Verbo, come disse il Verbo stesso; la parola Carità espri-» me il medesimo Dio nella persona dello Spirito, come è scritto, Id-» dio è Carità. Laonde chi ha questa Verità ha con essa la Carità, » che l'adempie, e chi ha questa Carità ha la Verità adempita... La » Verità è data all'uomo in un modo implicito e potenziale, il che S. » Giovanni esprime dicendo, che nel Cristiano dimora il seme del Verbo » (1, 10. III, 9), quel seme onde l'uomo è rinato. L'esplicazione » di questo seme ne'diversi uomini è più o meno e sempre limitata e » si sa in ordine . . . alla persezione morale, ed alla selicità dell'uomo. » Lo stesso si dica della Carità che è l'esecuzione e la sostanziazione » della Verità; onde nelle scritture si nomina la Carità della Verità » (II Thess. II, 10), e si esorta a fare la Verità nella Carità (Eph. » IV, 15); è una Verità che si fa colla Carità » Introd. ec. Plura de sapientia supernaturali dicenda essent, quae philosophiam transcendunt, quaeque ideo omittimus.

## CAPUT SEPTIMUM

# DE SUPREMO PRINCIPIO TOTIUS PHILOSOPHIAE GENERATORE (1)

- 31.° Acerrimae jampridem efferbuerunt, et etiamnum recrudescere caeperant controversiae super primo principio totius philosophiae generatore, proptereaquod res maximi equidem momenti agebatur. Quandequidem ubi a vero principio, ut oportet, tota philosophia scaturiret, recte etiam progrederetur, et in scopum intentum certissime collinearet; sin autem male inciperet, in progressu quoque a veritatis tramite deflecteret, et praeceps in errorum pelagum tandem miserrime rueret. Opus nobis est igitur, si quae ingenii vires nobis suppetunt, eo maxime eas periclitari, ut radix totius genealogiae philosophicae, pene dixerim, effodiatur, et in lucem prodeat. Nobis etiam ista inquirentibus facem praetulit Angelicus, qui saepe praecipit, « in » demonstrationibus oportere in aliquod per se notum et primum re- » ductionem fieri, ne in infinitum iretur, et sic scientia et cognitio » perirent » (De Verit. art. 1.). Ei cohaeret Doctor Seraphicus in opere citate. Itiner. etc.
- 32.º Historiam philosophiae vel obiter perlustrantibus certo patuit, quosdam viguisse, quibus Deus et mundus unum idemque indistinctum videbantur: idcirco philosophiam a Divinitate res mundanas vel complectente, vel eructante sumpsisse. Ita mebercule censuerunt cujusque aetatis pantheistae et emanatistae, qui tam rerum, quam scientiarum a Deo ducunt exordia.
- 33.º Quibus partim neotericos ontologos (2) astipulari haud temere quis suspicaretur. Si enim, cum vel habituali ratiocinio, vel divina revelatione, (etsi pervicaciter iis in Deum nos ferri pernegent), compererint ideas humanas veras esse idearum divinarum participationes, ideas autem divinas Dei essentiae realiter identificari, inde
- (i) Praemitteudum ducimus, in inquisitionem principii formalis vel intelligibilis scientiarum nos directe moveri, non quia existimemus, principium eiusmodi sufficere scentiarum formationi, cum manifestum sit mentem indigere etiam materia cognitionis, et ideo partem a rebus, ut ait S. Thomas, scientiam accipere; sed quia hoc est maximum, et difficilius, cum contra omnes sciant, materiam sensibus percipi, ac sentiri.
- (2) Quo in censu veniunt Schelling, Hegel, Cousin, Bardilli, et Gioberti, qui postremus prae caeteris id habet novitatis, quod primus fuerit (ita enim se iactat), qui Patrum theoriam visionis idealis Divinitatis (ipse dicit) in pantheismum pronam (prosequitur) emolliverit, et castigaverit, appingendo intuitum actus creantis, quem Patres posthabentes occasionem praebuerunt pantheismo, imo ipsimet in pantheismum dilapsi sunt! Eius commenta opportunius in ideogonia referemus, ne eadem refricentur.

prorsus deduxerunt, etiam ideas humanas in divinis insidentes nos iugi et immediato intuitu suspicere, Dei substantiam, et consequenter et eius essentiam, quae ne mentaliter quidem a substantia sejungitur, directa mentis acie contemplari, indeque sibimet originis tam mundi, quam philosophiae, cognitionem primo adsciscere, ac propterea Deum nedum qua rerum principium, sed et totius philosophiae, ut ajunt, axioma, perinde ac si ipse principium logicum esset, inaugurant, eumque se immediate videre, et scientiae telam ex ipso evolvere vociferant.

34. Sancti Ecclesiae Patres crebro, sive ob Dei praestantiam qui omnibus creaturis infinite supereminet, sive, quod verius est, eb munus Theologi, quod ex-professo obeunt (1), vel etiam quia philosophiam, haud certe in suo exordio, sed ut plurimum in suo complemento, quod in Theologia naturali adipiscitur, accipiunt, ideo videntur philosophiam a Deo interdum auspicari, ceu ab cius priscipio generatore et evidentissimo; sicque fidem inter et rationem discrimen quoad profectionis principium adimere, easque simul acquare.

At eorum agendi ratione attentius ex dictis expensa, aliter constabit. Duplici enim officio Patres saepe sane numero fungebantur, Theologi, et Apologetae; quibus in munils fungendis a Deo protinus exordiebantur, in quem haeretici et philosophi Ethnici iam credebant, ut eos argumentis a Divinitate expromptis promptius profligarent, et ideo in Deum laudes cumulabant ut in principium maximum omnium rerum, scientiarum, et universae philosophiae, cuius altissimus finis est, ait s. Augustinus, docere quod sit omnium rerum principium sine principio. Quod utique vera philosophia praestitit non quidem in initio sui, sed cum adoleverit, et in finem vergerit. Nemo autem eorum expresse dixit Deum esse principium immediatum, evidentissimum, et intuitive cognitum, quod directo nobis Scientias pareret, uti reapse nobis praebent principia rationalia praecipueque lumen rationis, aut idea entis: scientiis enim ineundis, utpote ideis contentis, principium logicum et ideale, non causa realis et creatrix requiritur.

<sup>(4)</sup> Hoc videtur in S. Thoma, qui si exordium Summae a Deo inivit, id est, quia scripsit Summam Theologicam. Theologia autem inde incipit, ubi dosinit philosophia. Attamen etsi a Deo ipse coeperit, posuitne item Deum esse primam notissimam veritatem, ut nostri praetendunt ontologi? Quinimo contrarium docet, cum aperte declaret — « Deum esse per eius effectus nobis notiores demonstrabilem » (S. I. II, II). Ergo non est veritas indemonstrabilis et intuitiva. Item docet — « Deum esse, quinque viis probari posse » (S. I. II. III); ergo non intuetur; quod enim intuetur nullo pacto probatur. Legatur initium summae Angelicae, et quivis, nisi pervicacissimus slt, persuadetur.

Revera Deum minime ipsos ut primum principium logicum evidentissimum sumpsisse, vel maxime colligitur ex s. Augustino, qui. in quaestionibus adversus academicos, de hominibus ancipites haerentes, eos non compulit ad Deum, ut veritatem compertissimam. et primam in ordine logico, sed potius ad factum exploratissimum propriae existentiae provocavit, quam nisi demens in dubium adducet (1). Eccur igitur, si Deus ac prima veritas logica, indemonstrabilis et intuitiva humanis mentibus infulget, ipsum parvifecit Augustinus, et maluit rem aggredi ex conscientia propriae existentiae? Reponeret procul dubio s. Thomas, a quia Deus non est per se notus quoad nos » (2); et ipse, quo evincatur, eget demonstratione. Demonstratio autem supponit principia logicalia, et rerum notiones. ex quibus componitur, et procedit ad demonstrandum id quod ignotum subintelligitur. Ideoque bene se gessit s. Augustinus inchoando a proprio ego contra Accademicos de Deo etiam dubitantes. Deinde et Bibliis praescribimur a visibilibus ad invisibilia elevari; et etiam Patribus unanimiter ita tradimur, ut qui philosophiam in fidem propedeuticam censent. Non certo quia ipsa a Deo proficiscendo recedit, et movetur, sed quia ipsi accedit et se appropinquat. Numquid accedere et recedere, ducere et abducere, amovere, et admovere idem audiunt? Nugae (3)!

- 35. Tandem theologiam naturalem, ultimum tantum esse philosophiae corollarium quamplurimi probe agnoverunt, et ideo in homine philosophiae originem perscrutati sunt etsi in varias tamen sen-
- (1) Licet conscientia nostri perspectissima sit, et acepticis confodiendis idonea, non est prima veritas censenda, sed medium in ipsam perveniendi. Ducit enim protinus ad principium contradictionis, et exinde ad ideam entis, in quo veritas prima, ut in Logica videbitur, consistit.
  - (2) S. 1, 11, 1.
- (3) Reponitur equidem reflexive tandem philosophiam in Deum redire; idest mentem, quin advertat, a Deo ad creaturas prius dilabi, et ex iis per eamdem viam, sed reflexive et advertenter deinceps regrediendo, in Deum iterum ascendere; quia reflexio nil novi aquirit, et data intuitus solum elaborat. Verum cum in Deum ferimur, ipsum non tantum recognosiemus, sed primo cognoscimus. Quare in Scripturis admonemur proficisci a visibilibus, non ad invisibilia recognoscenda, sed ad ea primo cognoscenda, attingenda, invenienda etc. Rursus falsum est reflexionem nil novi adipisci. Quet enim sunt veritates a reflexione partae, quae prius plane ignorabantur? Deinde philosophia, quae tantopere super cognitiones vulgares et palmares elevatur, nonne reflexionis ope novis in dies augetur veritatibus? Presiacent quidem principia, vel ut ait S. Thomas, scientiarum seminaria, sed quid hace prodessent nisi explicarentus per reflexionem? Principia eiusmodi insunt etiam pueris, macconibus allisque rudibus; sed quid eis prosunt? Quantum a philosophia distant? Quot carent notionibus, quas si obtinerent, reapse nova discerent, et numquam visa?

tentias distracti. Alii enim ex principio sensitivo (sensistae), alii ex principio intellectivo sui conscio, vel ab ego (subiectivistae vulgares et transcendentales) philosophiam suscipiunt, ferme ac si principium sensitivum vel intellectivum, tantae sit virtutis, ut veritates acteroas, immutabiles et necessarias, quibus tota philosophia contexitur, gignere valeant. Nil ergo mirum, si demum ipsi antropologiam in antropolatriam transformaverint, quia homo in hisce systematibus affulget ceu huiusce adspectabilis universi centrum, e quo scientia mundusque ut radii egrediuntur. Quod sufficit, ut vel scientia erepudient. Id tantum adnotasse iuverit, eos formam obiectivam cognitionis praetergressos fuisse, et falso aestimasse materiam cognitionis, idest sensum internum vel externum, aut formas subiectivas ex animi natura effuentes, cognitionibus, et scientiis compingendis abunde valere; indeque corum error dimanavit.

36.º Unde ergo tota emergit philosophia? Responderi nequit, quin

varia prius principia discessionis recenseantur.

In id finis quature possunt principia excogitari: 1.º principium intelligentiae humanae; 2.º principium evolutionis eiusdem; 3.º principium philosophiae solum ineuntis; 4.º principium philosophiae jam confectae, quae hic agitur.

Quoad principium intelligentiae humanae, nemini dubium est, quin ea ex intuitione luminis rationis exordiatur. Nil enim saspius inculcat s. Thomas, quam lumen intelligibile divinae equidem originis mentibus humanis infulgere, eisque intelligentiam superinfigere, quod fusius in ideologia, et ideogonia agetur; quibus in locis natura eiusmodi luminis adamussim declarabitur.

Principium evolutionis scientiae quod attinet, manifestum itidem est in sensatione consistere. Quamdiu quippe mens, lumine rationis perfusa, sensibilibus surripitur, iners plane et sopita obdormit, nihilque alia aspicit quam lumen ipsum, ceu medium cognitionis; ut is, qui lucem quamdam interminatam conspiceret, nullum interea obiectum visibile luci insiliret. Hinc s. Thomas iterum monet, praeter lumen rationis, opus esse phantasmatibus, sine quibus species intelligibilis, seu idea rei alicuius menti non panditur. Quod item prolixius est nobis dicendum in ideologia etc. (1); secus plura ibi

(1) Quantum phantasmata, seu materia sensus in intelligentiae evolutionem influant, ipse luculenter tradit Angelicus, qui etsi ut priocipium intelligentiae lucom veritatis primae proposuerit, subdit tamen principium explicationis ipaius esse res materiales, quae statim percipiuntur; « primum quod intelligitur a nobis secundum statum praesentis vitae est quidditas (substantia) rei materialis, quae est nostri intellectus oblectum » S. I. LXXXVIII — LXXXII, VII — LXXXV, I etc. Lumen ergo rationis, vel, ut ait, intellectus agentis, est principium quo intelligentiae, quidditas vere rei materialis, idest res externa sensitive

congererentur, quam necesse forent. Habes tamen inde quo magis persuaderis scientias arctissime simul devinciri, cum earum multae nobis adeundae sint ut nunc probanda patescant magis.

Principium philosophiae incipientis in animadversione super cognitiones, quibus homo actualiter occupatur, reponitur. Quid enim sibi praesinit qui philosophiam init? Praesinit sibi inquirere rationes ultimas eorum, quae iam cognitione populari et rudi praesciverat. Ideoque necesse est sese in ipsas resexive intorquere, easque perscrutari, insequi et analizzare, usquequo rationes rerum naturis abditas invenerit. Hoc pacto homo priusquam vestiget rationes entium, debet rationem cognitionis, qua in earum notitiam venit, praecaliere, et certo praescire an ipsi debeat fidere, vel ab ea sibi cavere. Apposite s. Augustinus « anima jam philosophiae tradita primo seipsam (suam intelligentiam) inspicit » (1). Quare ergo blaterant ontologi, et pseudomystici, s. Augustinum in visione ideali Divinitatis philosophiam aucupari? Pudeat tantum virum erroris ita impudentis criminari, a quo errore et Platonicos ipse deterruit, sibique maxime cavit.

Demum principium philosophiae, qua scientiae, vel systematis cognitionis humanae, in perspecta et reflexa cognitione luminis rationis, vel entis idealis situm est. Eadem enim cognitioni aeque ac philosophiae, quae cognitionibus conficitur, praescribenda est origo. Atqui cognitio ex luminis rationis usu progignitur; ergo et philosophia, cuius ultimae rationes in essentia entis existunt, in quam omnes ideae, principia, veritates, definitiones, et demonstrationes conveniunt, et exinde ope mentis facultatum paullatim enodabtur. Id tam ex ratione, quam ex Patribus, qui scientiis veritatem primam, increatam, immutabilem nobisque ingenitam semper praepoaunt, clarius alibi elucescet (2).

37.º Atque ideo philosophia in regressivam, et progressivam dispescitur. Regressiva est ideologia quae ex consideratione cognitionis humanae discedit, et sensim in cognitionis naturam sese insinuat, elementa discernit, originem eorum insequitur, et usque eo extollitur quoad detegat, statum originalem et primitivum animae intellectivae

percepta, est primum obiectum, seu principium quod intelligitur, nimirum, primum motivum quo intelligentia exit in actum, et utitur lumine sibi infixo. Interim denuo perpende id quod primo explicite et actualiter cognoscitur, Deum non esse, sed rem materialem. Ergo Deus non est neque primum principium quo, neque principium quod intelligentiae humanae.

- (1) Lib. II. De ordine.
- (2) S. Aug. De verit. Relig. cap. III.—S. Bonav. Itiner etc. cap. III et seqq. S. Thomas fere ubique operum, quum loquitur de cognitione humana, eiusque natura et origine; cuius documenta in ideogonia praecipue summatim dabimus.

nondum in actus cognitionis egressae, ejusque tandem lucidissimum lumen aspiciat. Deinceps philosophia partim innixa Logicae quae conditiones formales, partim psycologiae quae conditiones materiales ratiocinii praebet, ab ideologia quo se receperat, foras, lumine splendidissimo quod regrediendo compererat, praeventa, erumpit, scientias perambulat, eas ab exordio detegit, et sub regimine primae veritatis iam detectae suo ordine componit, et distribuit, ac denique in Theosophiam, idest theoriam entis completam, ontologia, cosmologia, et theologia naturali conflatam, undique luce veritatis primae quasi fulgurans, progreditur et irrepit, atque propterea progressiva aestimatur.

Ideologia ergo est partim regressiva in quantum movetur in inventionem luminis intelligibilis, et partim progressiva in quantum hoc lumine discessa, sic discurrit in scientias metaphysicas et morales ut demum se invehat in Theosophiam, quae proprie dicitur philosophia eminenter progressiva. Logica autem et Psychologia, binae sunt scientiae auxiliariae et intermediae quibus ideologia insistit ut in theosophiam, ubi ens formarum trinitate perfectum attingetur, prosiliat (1).

38.° Latet ergo mente tenuissimus, fulgidissimus tamen divinus igniculus, qui facem intelligentiae accendit, inflagrat, alit et fovet, in quo ideae (determinante sensu) ceu ejus distincti splendores et coruscationes scintillant. Qui igniculus cum in ambitum scientiarum transferatur, earum ut culmen et apex splendidissimus illico inclarescit, lucem circumquaque emittit et vibrat; cujus radiolos singillatim numerare, simulque colligere, et in ipsum ceu fontem reflexive revocare, id est, quod systema veritatis conficere dicitur; ipsum autem in reale et vivum principium, unde effluxit, reflexive etiam refundere, hoc est philosophiam, seu systema veritatis ultimo complere, Deoque erigi, ac radii in solem reducuntur (2).

<sup>(1)</sup> Hanc philosophiae in regressivam et progressivam distinctionem primus omnium invexit Schelling. Praeterea philosophia progressiva quae a prima veritate logica in primam Veritatem subsistentem et completam, Deum, pervenit, si respectu veritatis logicae progressiva est, respectu veritatis subsistentis est regressiva, quatenus accedens ad istam veritatem perfectam, eamque reperiens, in ipsa non moratur, sed ex ipsa, veluti ex altera statione subsilit, et aliam inde init viam splendidiorem, difficultates et antinomias dissolvens, quas lumine veritatis logicae solvere nequiverat.

<sup>(2)</sup> Interea tamen cohiberi non possumus quin refellamus notam psycologismi, quae nobis forte inureretur, imo iamque inusta fertur. Nam idea entis, vel ens ideale tantum abest ut productio, vel emanatio animae censeatur, ut potius eam in infinitum antecellat, eique adstet ut forma obiectiva et immutabilis, quin unquam cum ipsa vel minimum permisceatur. Num quia tentum ideale est, ex anima educetur? Ergo et omnes ideae, quarum amgulae ab

#### CAPUT OCTAVUM

#### CATEGORICA VEL SUPREMA PHILOSOPHIAE DIVISIO

39.º Plurimum modo interest in scientias primarias philosophiam dividere, eo vel maxime ut iuvenes ictu velut oculi pervideant ordinem vere mirum quo scientiae philosophicae disponuntur, et quae earum prior antecedit, quaeque posterior subsequitur; ne vel rerum farragine obruti, vel scopulis in studiorum curriculo illisi, opus susceptum deponant. Optime enim recta philosophiae divisione intellecta, conclarescit itidem eius scientiarum elassificatio, qua quisque extemplo edocetur, unde primo incipere, quo postea pergere, vel ubi consistere debeat; quidque pariter sibi adhuc desit, et quid apponendum ut philosophia, qua par est, solide et scite imbuatur. Quae si plerique ex iuvenibus studiis incumbentibus opportune scivissent, ad meliorem exitum utique pervenissent, neque interdum eos poeniteret perperam in studiis tempus trivisse, e quibus incultiores abscesserunt, quam qui ante ea aggressi fuerint.

40.º Id antequam auspicemur, difficultas nobis hic se prodit selvenda, qua fortiter praeoccupamur.

Philosophia, dixeris, ex ejus definitione, unica est et impartibilis; Qui nam nunc est ut dividatur? Respondemus, philosophiam indivisibilem et divisibilem esse sub diverso tamen respectu. Indivisibilis est in se idest in essentia, cum in rationes ultimas, quaecumque sint, suapte natura semper intendat. Divisibilis vero quoad rationes ultimas, quae, ut dictum est, vel absolute ultimae sunt, vel relative dumtaxat: et ex relative ultimis aliae, absolute ultimae, magis, aliae minus accedunt. Propterea divisio non est essentiae philosophiae, sed rationum, quae cum dividantur, dividi ettam philosophia censetur in philosophias speciales, quae, ubi proprius loquamur, non sunt scientiae ita diremptae, ut altera alteri refragetur vel opponatur, sed verius, applicationes ejusdem philosophiae generalis,

realitate sepositae sunt, similiter essent ab anima educendae; quod sane delirantis est ingenii. Cum autem dicamus ens ideale esse verum primum ontologicum ab iis etiam seiungimur, qui ens absolutum, Deum, ut primum ontologicum praeponunt. Duplex est enim primum ontologicum, ideale et indeterminatum, seu elementare et reale ac completum. Illo utitur homo, istum adhibet Deus, cuius cognitio infinite nostram vincit. Prius est enim parvissimum lumen divinum; posterius est plenissima intelligibilitas Dei eius naturae ideutica, quam homo frustra expetit. « Si ricordi il mortale, ait philosophus » egregius, che egli non è nel grande mare dell'essere ma in un angolo, e » che solo da quest'angolo egli dirige il suo sguardo alle cose, e non dal » centro » Introd.



quarum una alteram poscit, utpote sui subsidium et complementum (1).

41.º Obiectione iam disiecta, planum obviumque iter nobis rescratur in philosophiae classificationem, quae tota duabus sustinetur regulis fundamentalibus: 1.º ordo geneticus idearum et scientiarum adeo praecise observetur, ut eae tantum scientiae praemittantur quae rationibus vere ultimis propinquiores sint, inferioribus praeduceant, iisque minime opus habeant. 2.º Scientiae philosophicae tam arcte invicem conserantur, ut nulla inter ipsas interruptio, hiatus nullus, vel saltus interiaceat, sed una ex altera directe et immediate fluat.

42.º Expraefatis canonibus evidenter iam infertur, ideologiam esse scientiam primam, vel protologiam; quippe quae nedum singuis scientiis respectivas rationes, sed rationem absolute ultimam (in erdine logico) impertiatur. Rationes quippe sunt ideae (2), quae in ideologia aguntur (3), quibus illa omnium parens praefulget; quam ideam entis, vel lumen rationis originalter samptum, moris est philosophis nuncupandi, quae reapse est primum scientiarum postulatum ontologicum universae philosophiae regendae aptissimum, que vix subducto moles scientifica iam subruit, ut nobis alibi opportunior erit occasio dicendi.

Ideologiam excipit logica, seu scientia quae veritatis vindiciss contra scepticos, et media eam investigandi suscipit. Atqui veritas est qualitas cognitionis, quae tum vera existimatur cum suo obiecto cohaeret, idest cum id quod cognoscitur, est; quo in casu idea rei dicitur veritas rei, res autem ipsa vocatur vera. Si ergo veritas in ideis reponitur; jam inde sequitur, logicam ideologiae famulari, nea 6 converso, quemadmodum mos est quamplurimis Institutionistis, qui logicam ideologiae praeferunt.

- (4) Exinde magis iterum innotescet veram philosophiam unitate et totalitate praeditam esse. Quatenus una est indivisibilis, quatenus universa, vel totalis est divisibilis, quia in varias scientias porrigitur, easque complectitur. Vide ergo quam praeclarissime in vera philosophia unum alteri testimonium perhibeat, mutuoque fulciantur. Eccur ergo eiusmodi philosophiae quidam pervicaciter adhuc detrahuat? Utinam resipiscerent, et aliquando saperent!
- (2) Rationes idem esse ac ideas rerum, praeter iam alibi adducta, docet etiam s. Augustinus lib. 83. qq. XLVI,
- (3) Ideologia vel protologia tribus arctissimis partibus nobis videtur complexa, quas singillatim perspicuitatis gratia exponere pretium est operae: gnoscologia scilicet, ideologia proprie dicta, et ideogonia, quibus demum, ut appendix, logica subnectitur. Talis est cyclus scientiarum intuitionis, vel potius partes unius scientiae, quae protologia elementaris vocatur. Vid. protologia praefat.

Neque dicas scientiarum praelationem logicae potius veteres communiter contulisse; nam ideo tunc temporis ita factum est, quia ideologia qua scientia specialis nondum habebatur, licet eius obiectum idea, iamdiu perspectum fuerit, quod cam logicae insertum fuisset, nil mirum si logicam utpote scientiam etiam idearum, caeteris ipsi praetulerint. Quod et nos ultro assentiremur, si tractatus de ideis logicae maneret. In praesentiarum logica ideologiae subducta fuit, eique ut corollarium adnexa, quo protologia undique concluderetur.

- 43.º Prima eiusmodi scientiarum classificatio dicitur = complexus scientiarum intuitionis =, quia earum obiecta idest ideae et veritas, neque perceptione, neque ratiocinio, sed sola intuitione mentali directe apprehenduntur. Dicuntur etiam protologia vel principia scientiarum, quia usque ad ideam, vel veritatem primam, innatam, et divinam, a qua sunt omnia cognitionum et veritatum initia, perventuntur. « Explorant enim nos, aft Cicero, ex universa mente divina delibatos gerere animos »; qua delibatione paullulum tantum scientiarum haurimus, quarum Dominus noster, Deus est.
- 44.º Praeterea finis praecipuus, ob quem lumen rationis, idest idea entis seu veritas nobis participata fuit, est, ut eo mens utatur ad sensibilia cognoscenda, quibus nulla emicat cognoscibilitas. Porro sensibilia quae primo in sensus incurrunt, sunt anima et mundus. Ergo eorum scientiae, ideat psychologia et cosmologia prope scientias intuitionis consistunt, eisque, iuvenis studiis protologicis jam edoctus, operam navare debet; si quae autem supersunt scientiae hominem vel mundum spectantes, hae a psycologia et cosmologia ceu a stipite data opera efflorescunt; neque nobis necessum est eas singillatim consectari.
- 45.º Hace altera scientiarum collectio usuvenit, ut == classis scientiarum perceptionis == nuncupetur, quia feruntur in obiecta percepta. Harum adiutorio philosophia jam idealibus collecta, inde prorumpit, et in realia contendit. Duo quippe elementa opus sunt perceptioni intellectivae, alterum ideale et formale, alterum reale et empyricum; illud ab intellectu, istud a sensu deductum.

Huiuscemodi scientiae dicuntur etiam metaphysicae, metaphysica enim est — doctrina de ultimis rationibus entis realis —. Praeter realia contingentia homo baptizatus percipit etiam saltem confuse realitatem divinam per gratiae collationem, quae originem praebet anthropologias supernaturali, quam tum pe theologicis implicemur, tum ne incerta adhuc, et incomperta promamus, omnino praetergredimur.

46. Tandem neque intuitio neque perceptio intellectiva nobis satis sunt ad ea cognoscenda, quae philosophia complectitur. Sunt

equidem perplurima, et numero multo maiora, quae ratiocinio ex intuitis et perceptis inferuntur, quorum summa scientias ontologicas vel daeontologicas constituit.

Scientiae ontologicae illae nominantur, quae ratiocinio nituntur assequi rationes ultimas entis, idest in entis constitutionem ingredi pertentant, ut magis magisque pateat eius ordo intrinsecus, natura et essentia et attributa. Quod primo adsequitur per abstractionem, ea precipue considerando, quae ad naturam entis in genere spectant: indeque concipitur, ens perfectum triplici forma insigniri, realitate nimirum, idealitate et moralitate; quae quibusdam ja entibus finitis seorsim existunt, quo fit ut extent entia pure realia ut corpora, et spiritus sensitivi, alia vero sunt entis triplici forma constituta, ut homines, qui reales, intellectuales ideat idealibus instructi, et morales sunt; sicque essentiam entis perfecti parumper delibant. Cuius entis perfecti theoria abstracta id efficit quod dicitur ontologia proprie dicta, quae est = doctrina vel theoria entis in genere triplici forma confecti, eiusque item formarum relationum = . Hinc ontologia nullum ens reale peculiare directe respicit, sed ens abstractum. quia abstractione tota regitur et componitur.

Deinde subsequitur ratiocinium integrans, quo inquirimus an ejusmodi ens unum simul et trinum existat, et invenimus esse Deum, cujus natura reapse est idealis realis et moralis (1). Porro scientia quae hoc ratiocinio integrante adiuta comperit tandem plenam realizzationem entis est theologia naturalis,, inquam ontologia per theoriam entis perfecti abstractam ducit, adeo ut bene vocari mercatur — praefatio in tractatum de Deo — vel — preambula ad theologiam naturalem —, haud sang confundendam cum theodicea, seu — scientia de divina mundi gubernatione, vel de providentia —...

Theologiae naturali referri etiam potest cosmologia ut idea mundi per adeptionem ideae Creatoris etiam atque etiam elucescat, et absolvatur; quibus si ontologiam adiungas; theosophiam tibi comparabis.

Exinde iterum constat quam stricte scientiae invicem alligentur.

47.º Praeterea, quia entia, vel propter naturalem et fațalem defectum ut sunt opera naturae, vel propter voluntariam malițiam, vel intellectualem aut artisticam imperitiam, ut contingit entibus moralibus, scientificis et artisticis, non semper id consequentur quod eorum perfectio exposceret: hinc scientia quae nedum inquirit, quomo-

<sup>(1)</sup> Animadvertendum, quod aliud sit in divinis trinitas formarum, sliud trinitas personarum. Prior est divinae essentiae cuivis personae communi intrinseca; posterior vero non ad essentiam, sed ad distinctas personas refertur, quarum una altera non est. Hac animadversione praecluditur via cavillationifous malignantium eo semper spectantium ut in sermone nos capient.

do se habeant entia, sed quomodo esse debeant ut sint perfecta vocatur — dacontologia —. Quae vel generalis est, vel specialis, prout perfectionem entium in genere, vel in specie persequitur. Primo casu unica est: secundo, toties dividitur, quot sunt entium species, quorum suprema seorsim investigatur perfectio. Utraque tamen tribus coalescit partibus: 1.º de essentia perfectionis entium, 2.º de actionibus, 3. de mediis aptis eidem prompte consequendae.

48.º Nimis nobis longum foret singulas dacontologiae specialis divisiones percensere. Confert tamen plurimum dacontologiam humanam, idest moralem ceu omnium dacontologiarum meximam praecerpere; quae sicut caeterae dacontologiae in tres partes quoque dividitur. Harum prima, archetypum perfectionis humanae; secunda, actiones, tertia, media ad eam obtinendam idonea, tradit. Prima pars theletica (1), secunda ethica, tertia ascetica, vel paedagogica, vel aeconomica, vel politica vel cosmopolitica vocatur, prout media perfectionis adipiscendae nobis, vel iuvenibus, vel domesticis, vel societati civili, vel theocraticae generis humani, suggerit.

Classificatio eiusmodi scientiarum dicitur — ordo scientiarum ratiocinii —, eo quia earum obiecta nonnisi ratiocinio dignoscantur.

49.º Si quis autem non secundum evolutionem animae facultatum, sed iaxta ejus obiectorum differentias mallet philosophiam dividere, in praefatam etiam reincideret classificationem. Hanc divisionem plerique ex veteribus secuti sunt (2). Obiectum enim philosophiae est

- (1) Optimum factu esset, si quis theleticam componeret: verum equis tanti ingenii est ex hominibus, qui utrumque ordinem naturalem et supernaturalem, quibus humana perfectio constituitur, plene complecti ausus fuerit? Sed quod non posset homo, potuit Deus, qui Christum, qua humanae perfectionis typum, est nobis misericorditer elargitus.
- (2) Philosophiam antiquitus trifariam partiri consuevisse, in moralem videlicet, naturalem et rationalem refert Seneca ep. 89., et s. Aug. De civit. Dei XI. XXV. uhi sic se habet. « Philosophi sapientiae disciplinam tripsrtitam esse voluerunt: imo tripartitam esse animadvertere potuerunt; neque enim ipsi instituerunt ut ita esset, sed ita esse potius invenerunt. » Ratio autem cur s. Aug. dixerkt philosophos hand philosophiam tripartitam fecisse, sed cam ita divisam saltem potuisse animadvertere, est, quia trina haec divisio ortum habet a tribus problematibus distinctis et fundamentalibus, quae cum relationem ad Trinitatem praeseferant, tempore philosophiae ethnicae, cui cognitio Trinitatis deerat, penitus solvi minime poterant. Problemata eiusmodi sunt: 1.º quaenam sit causa naturae; 2.º quae forma scientiae; 3.º quae summa vitae. In primum insistebat philosophia naturalis, in secundum philosophia rationalis, in tertium philesophia moralis. Verumtamen nostra philosophiae divisio praestat antiquae, ut quae nedum philosophiam recto discernat, sed ordinem scientiarum etiam declaret, non ab morali incipiendo, sed a rationali seu ideologia quae ratione originis aliis praecurrit.

ens ideale, reale, et morale; ideoque philosophia trifariam quoque partitur, in ideologiam, dynamilogiam et agatologiam; quibus caeterae scientiae ut earum derivationes secundariae continentur. Hacc autem classificatio perfecte in praefatam revocatur, ut patet.

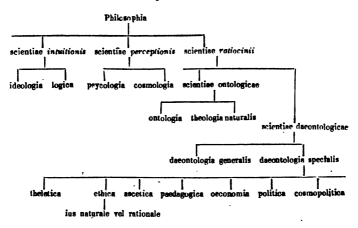
Verum quia ens sive in triplici forma, sive in unaquaque earum seorsim exhiberi potest vel in abstracto, vel in concreto; inde ontologia et theologia naturalis suboriuntur, quibus, ideologia, dynamilogia, et agatologia inseruntur. Hinc obtinebitur ontologia et theologia ideologiae, dynamilogiae et agatologiae.

50.º Quapropter in sententiam corum non concedimus, qui a psychologia, vel ab ontologia classificationem philosophiae suscipiunt, perinde ac psychologiae, vel ontologiae primatus protologicus iure sit vindicandus (1). Psychologia quippe circa animam vertitur, cuius cognitio nonnisi per lumen rationis, vel ideam entis, habetur; ideoque idea entis et scientia eiusdem, scilicet ideologia, supponuntur.

Ad Ontologiam vero quod attinet, animadvertendum est, eam tum confici, cum iam notiones specificae et genericae entium idealium, realium et moralium adeptae fuerint; quocirca uedum ideologia, sed et psychologia, cosmologia et moralis ontologiae praegrediuntur. Ontologia dicitur tamen prima non sub originis respectu, sed complementi, quatenus per summa capita principia generalia scientiarum comprehendit, simulque componit in essentia entis triniformis, quod, ut diximus, entia creata plus minusve attingunt. Id autem operis per solam abstractionem ex rebus specificis fieri poterit, et quidem posteaquam iam fuerit solutum problema — quomodo prima rerum cognitio facta sit — in quod sola ideologia incumbit. Vide praefationem protologiae.

<sup>(1)</sup> Qui prae caeteris enituntur adsciscere primatum protologicum psychologiae, sunt Cousin, Galuppi, et Fichte, postremo cui philosophia est == scientis formae originariae proprii ego ==. Rorum vero qui Ontologiam exaggerant princaps est Gioberti cognomento propterea ontologus, etsi immerito, utpote Ontologia pantheistica infectus. Vid. opus anon. — Vincenso Gioberti ed il panteismo —; quod Rosminio adscribitur; ac edit. Lucens. cura cl. Paganini refectum et ampliatum.

Ut quae hactenus hoc capite enucleatius diximus in summam redigantur, tabulam synopticam subiicimus, qua omnia simul ac veluti ictu oculi manifesto conspiciuntur



Quas scientias cuique saltem rite callere opus foret, si optimis verae philosophiae cultoribus merito cooptari vellet; alias inter gregales et plebeios philosophos reiicieretur, quibus nil penes doctos ignobilius, magisque nobis cavendum.

## CAPUT NONUM

#### METHODUS PHILOSOPHIAE APTE COLENDAE

51.º Methodus ea dicitur via qua cuique est incedendum, ut expeditius prefixum sibi finem adsequatur. Quamobrem tot recensentur methodi species, quot viae in finem recte sternuntur; ita tamen ut quaedam sint aliis breviores et proniores, quaedam autem longiores et scopulis aleisque plenae, in quas, nisi serio prospectum fuerit, circumspecteque progrediatur, facile est inter gradiendum impingere, illidique ad terram. Porro cum finis philosophiae sit, ut directe, et quantum liceat, celeriter et secure in veritatem perveniatur, ea est prae aliis methodus seligenda, quae, ut ut praeproperis ingeniis fastidiosa et gravis videatur, falli nescia sit, et recta in verum ducat inveniendum.

Ex quo patet veram methodum tantae esse philosopho utilitatis, ut ea vix arrepta, absontem adhuc veritatem iam praesentire, deliba-

rique videatur. Talis siquidem erit scientiarum exitus, ait Mamiani, quale earum fuerit initium; quod ergo si accurata methodus suscipiatur, felicissimum quoque finem sibi consecutum iri quisque ominatur.

52.º Methodus duplex censetur; analytica vel inventionis (1), quae factum vel veritatem explorandam in totidem elementa dividit, et perspicit, et synthetica vel demonstrationis, quae elementa sic mentaliter divisa iterum in unum colligit, mutuas interim eorum relationes animadvertendo.

A toto ergo ad partes analysis, et a partibus ad totum procedit synthesis. Errant propterea qui censent analysim a partibus, et synthesim a toto exordiri: si enim analysis est decompositio, expostulat totum decomponendum, cui insistat. Similiter synthesis dicitur recompositio, cui necesse sunt partes, in unum totum, quod evanuit, iterum construendae.

53.º Utraque tamen certae et perspicuae veritatis cognitioni plurimum confert, cum earum altera singula seorsim et attente observentur elementa facti vel veritatis cognoscendae; altera vero etiam relationes elementorum tam in se invicem, quam erga totum pervideantur; quibus fit, ut obiectum inquisitionis undique illustretur, eiusque natura et ordo sive in toto, sive in quibusque elementis luculentius fulgeat. Atque binc est, ut methodus studio philosophiae aptissima sit simul analytico - synthetica, vel ascensivo - descensiva, quarum prima a factis ad rationes ultimas elevamur, secunda a rationibus ad facta relabimur, factis theorias, theoriis facta, confirmantes. Quandoquidem philosophia iis debet potissimum uti, quae veritati inveniendae, firmiterque demonstrandae idonea existimantur; cuiusmodi sane est utraque methodus analytica et synthetica, quarum una haud alteram repellit, sed vicissim requiruntur postulanturque, atque alternis quasi vicibus in cognitionum acquisitione operantur iuxta reflexionum progressum. Considerandum equidem est nos dixisse methodum philosophicam esse analytico - syntheticam non synthetico - analyticam, ne ordo cognitionis directae et spontaneae ordine cognitionis reflexae et philosophicae commisceretur. Prima siquidem rei cognitio est synthetica (synthesis primitiva) exurgens nimirum ab unione ideae cum sensatione, quae idea semel conjuncta illuminatur, et dignoscitur eius causa. In hanc cognitionem enucleandam primo convertitur analysis, quam postea subsequitur synthesis reflexa vel philosophica, cuius iterum inventa alteri analysi subiici

<sup>(1)</sup> Licet methodus analytica dicatur proprie — methodus inquisitionis — et synthetica — methodus demonstrationis — utraque sive in inquisitione sive in inquisitione sive in inquisitione, data occasione, adhiberi potest, imo interdum debet.

possunt, et resolvi, rursusque alia synthesi uniri, et ita porro. Quae synthesis primitiva non est proprie methodus, sed obiectum ipsius, in quod, cum, ipsum resolvendi causa, supervenerit analysis, et post hac synthesis, philosophari iam in id dicitur.

Punctum ergo, si ita dici liceat, unde philosophiam aggredimur, est syntheticum, idest cognitio rei directa ex forma intellectus et materia sensus confecta. Operatio autem mentis, qua ipsi elucubrandae insistimus, est primo analytica, deinde synthetica. Nonnisi igitur calumniose diceretur nos philosophiam ab analysi suscipere, cum disserte dixerimus methodum quidem philosophicam ab analysi proficisci, ipsam vero philosophiam potius ex synthesi primitiva emergentem.

- 54.° Quibus methodis rite absolvendis binae praesertim observentur oportet conditiones.
- 1.º accurate, neque internae solius, ut se gessit Cartesius, neque externae experientiae tantum, ut Locke praestitit, sed utriusque facta sedulo, attente et plene expendantur.
- 2.º Neque plus, vel minus, sed quod opus est naturae simplicitati, in factorum explicatione eligatur. Ratio earum conditionum petitur ab ipsius philosophiae essentia, cuius est naturam qua eius magistram audire, facta perscrutari, leges entium cognoscere, neque quidpiam a priori gratuito confingere, vel reiicere ea solum ratione, quod res nequeant bene intelligi. Id si prae oculis gessissent sensistae, subiectivistae sive gregales, sive critici, et ipsi neo-platonici, in tam abnormes et absurdas sententias haud fuissent prolapsi, quae vel levi factorum animadversione proscribuntur. Non enim sufficit laudes in methodum observativam analytico-syntheticam cumulare, camque verbis invehere, quemadmodum a Bacone et Cartesio ad haec usque tempora factum est, quin tamen ullus methodum mordicus numquam sequeretur, quam aliis sequendam proposuerat.

Ad criticos transcendentales quod speciatim attinet, opinamur, eos in alium etiam errorem incurrisse, cum existimaverint methodum philosophicam esse originaliter criticam, eo idest spectare, ut primo demonstret validitatem et certitudinem rationis philosophantis; quae demonstratio, ut quisque perspicit, fieri profecto nequit, quin antea principia demonstrationis detecta et optime agnita fuerint; ideoque iam subauditur praevia tantum observatio, qua natura, et origo cognitionis innotescant, indeque principia demonstrationis deducantur. Veritas enim, si libet dicta repetere, est qualitas cognitionis.

Criticismo videtur et ipse Cartesius affinis, qui dubio methodico coepit, ut inde paullatim philosophiam enthymemati = ego cogito; ergo sum = superstrueret, et successiva demonstratione dubium deinde repulsaret. Ast, tametsi verum sit, dubitationem praecedere rei notio-

nem, ut patet ex Scholasticis, et maxime ex S. Thoma qui tractationes sciendorum nuncupat quaestiones, quas ab obiectionibus incipit, et coarguit eos qui praecuntem non considerant dubitationem (1): attamen in exordiis philosophiae minime subintelliguntur iam praeexistentes cognitiones philosophicae, quae si vel praeierint, in dubium ideo etiam verterentur, quo firmius probarentur; sin autem non praecesserint, quod verius est, et naturae philosophiae exordientis conformius, regreditur quod intendimus, cognitiones nempe philosophicas tum nondum praeire, sed tantummodo tunc temporis, philosophiae exordio, praecedere cognitiones populares, quae nullatenus dubio universali obvolvi queunt. Privatio autem cognitionis dicituz ignorantia: ergo conditio hominis philosophiam incipientis est potius ignorantiae methodicae, vel quia tunc nil revera philosophice scitur, vel saltem refingitur, nihil adhuc philosophice sciri. Non igitur dubium methodicum, sed ignorantia methodica comitatur hominem philosophiam primo suscipientem.

Quantum in aliis criticismo etiam abscedamus, suo loco videbitur. Interim quae de methodo dictu remanent, in logicam pretrahuntur, ne omnia simul in prolegomenis inglomerentur.

## CAPUT DECIMUM

#### APPINITATES ET DISCRIMINA PHILOSOPHIAM INTER ET THROLOGIAM

55.° Ex plurimis iisque nobilissimis finibus, quos sibi vera praestituit philosophia, quatuor praesertim adnumerantur: 1.° errores si qui et ubi sunt explodere, et pro veritate fortiter dimicare; 2.° veritates peculiares sparsas et disiectas, seu eius fragmenta in unicum systema componere, easque veritati cuidam identicae et universalissimae subdere; 3.° eiusmodi veritati vel ceutro scientias omnes item deferre, ut ex varietate disciplinarum in unitate veritatis primae collecta, arbor genealogicus scientiarum germinet, ac tandem illa vulgatissima cuiusque aevi locique sententia intelligatur qua dicitur: — veritas, vel scientia, vel philosophia unica est, simulque multiplex —: unica enim est in radice, multiplex in propaginibus. 4.° hominem demum in Deum ut causam subsistendi, rationem intelligendi, et ordinem

<sup>(1) «</sup> Illi qui volunt inquirere veritatem, non considerando prius dubitationem, assimilantur illis qui nesciunt quo vadant » In metaph. L. Ill. c. 4. — Videant qui tam acriter in dubium methodicum debacchantur quid de ipso sensarit Angelicus, quem saltem prae Cartesio revereri deberent. Dicant ergo dubium methodicum plurimum prodesse quaestionibus solvendis, nocere autem philosophiae origini utpote inquisitivae non demonstrativae.

movendi (1), recte perducere ipsi mancipandum. Id apprime praenoverunt SS. Patres, quibus philosophia, ut diximus, fidei praeambula aestimabatur, eaque muniti ethnicos sapientes ad fidem Redemptoris viritim adigere nitebantur. Pudeat ergo Lutherum, qui haud veritus fuit in philosophiam tamquam in opus carnis, et iugiter theologiae perduellem invehi; perinde ac homo lapsus lumen veritatis omnino deperdiderit. Alias profecto sentiit vaferrimus Iulianus Apostata, qui ut fidem e christianis pectoribus divelleret, atque divini Evangelii incrementa compesceret, non blanditiis sibi eos pellexit, sed minaciter ipsis philosophiam vetuit, exedriaque fregit, subvertit. Sed eo etiam misso, sat nobis sit Patres unanimiter idipsum docuisse, quorum vacat saltem Angelicum in medium proferre, qui caeterorum sapientiae Summam collegit, adornavitque plurimis doctrinis philosophicis, quibus neotericae theologiae carent. « Maximopere, inquit ipse, theologo » necessaria est philosophia ad alios scientifice erudiendos. Quaedam » disputatio enim est magistralis in scholis non ad removendum erro-» rem, sed ad instruendum auditores, ut inducantur ad intellectum ve-» ritatis quam intendit, et tunc oportet rationibus inniti investigantibus » veritatis radicem /rationem, quoad fieri potest, ultimam: en philo-» sophia theologiae et facientibus scire quomodo sit verum quod di-» citur. Alioquin si nudis auctoribus (ut nunc mos est) magister quae-» stionem determinet, certificabitur quidem auditor, qued ita esset. » sed nihit scientiae vel intellectus acquiret » (2). Haec utinam ne dum etherodoxi aliquando saperent sed et ipsi theologi orthodoxi, qui formidant theologiae philosophiam adnectere, et totam sacram disciplinam solis inaedificant vel scripturisticis, vel patristicis, vel conciliaribus auctoritatibus, quibus, ut cum S. Thoma repetam, certificabitur quidem auditor quod ita res est, sed nihil scientiae vel intellectus, neque veritatis radicem acquiret. Quis ergo theologiam scholasticam tandem nobis restituet!

56.° Quae ut obtineantur duo necesse sunt:

1.º Philosophiam naturalem iam, quoad fieri poterit, completam, ipsi theologiae, cum opus fuerit, ingerendo, ut lumen unitur lumini, vel perfectibile, ait S. Thomas, perfecto. Non enim sciri bene potest completum nisi praenoscatur bene incompletum, eo vel maxime si completum traditum fuerit, ut incompletum adaugeat, prout revera evenit in superadditione gratiae ad rationem.

<sup>(4)</sup> S. Aug. De civit. Dei VIII, IV. — V. — bidem Deus dicitur etiam « rerum effector, Immen cognoscendorum, et bonum agendorum».

<sup>(2)</sup> Quodi. LV. quaest IX, art. XVIII. — Idipsum jam docuerat Clemens Alex. Str. 1.

2.º Ipsam theologicam disciplinam forma philosophica vestiende. adeo ut, quemadmodum in philosophia naturali, veritates inferiores superioribus connectunctur, eoque in ultimam tandem veritatem universalissimam et communissimam resolvuntur; ita veritates supernaturales, vel sacra Scriptura, vel traditione, vel dogmatica definitione contentae, nobisque infallibili magisterio Ecclesiae propositae, sic invicem pariter ordinentur, ut altera alteram exposcat, siemue omnes primae veritati supernaturali, perfectae, completae et personali, cuiusmedi est Verbum humanatum, fidei auctor, et largitor, gradatim colligantur, indeque emergat vera et perfecta philosophia supernaturalis. characteribus unitatis et totalitatis pariter instructa; quae propter sui obiecti praestantiam et virtutem, totam, quanta est, philosophiam naturalem compleat, eius senigmata solvat, finemque, cuius plenae adsecutionis ratio sibi relicta incapax est, elargiatur. In id operis excellentissimi plurimum iam Doctor Angelicus adlaboravit: superest erge ut ipsi viribus rationis et fidei sociatis adiungamur, gestumque ulterius prosequamur.

Hinc maximopere Cl. Perrone gratulamur, qued misertus Theologiae egestatis dicteriis pseudo-philosophorum impetitae, hanc utriusque scientiae harmoniam in locis theologicis, et alibi passim delibaverit. Optaremus nihilominus, ut ipse, Angelicum sequens, nedum in exordiis theologiae et alibi sparsim id obiter tantum persolvisset, (ipsi certe neque ingenium deerat, neque veritates philosophicae appingendae); sed cunctas veritates supernaturales in systema seu ordinem scientificum redegisset, quem totum regeret et dominaretur Veritas personalis et completa (1). Plurimum tamen ipsi rursus gaudemus quod nobis super principio totius philosophiae generatore constet, cum et ipse perspicace item agnoverit — principium contradictionis omnium principiorum universalissimum ideam entis praesupponere quae qui est obiectum primarium et universale intellectus —; sicque plane Doctori Angelico, quem ideo allegat, cohaereat, qui (De ver. I. I.) tradit apertissime: « illud quod primo intellectus concipit quasi notis-

<sup>(4)</sup> Quantum lucis non putas tractatibus de Deo, de Trinitate, de Incaratione, de Gratia, de Beatitudine, de Legibus, de Virtutibus etc. effundi, si ipsis theologiam naturalem, atque theorias solidas et completas ideologiae, psychologiae, anthropologiae, legis moralis, virtutis naturalis etc. conseras. Hac enim ratione protinus innotesceret punctum quo bini ordines uniuntur, incipiunt misteria, exaltatur natura, perficitur ratio et augentur veritates rationales. Itidem perspiceretur, ordinem supernaturalem, etsi natura excellentiorem et plane distinctum, quam bene in ordinem naturalem quadrare, nibilque in isto esse quod eiusmodi arcanam unionem repellat eaque perfici recusat

simum et in quo omnes conceptiones resolvit (en orige idearum ex idea entis) est ens ». Tract. De loc. theol. Edit. Paris.

57.º Quapropter philosophia naturalis plurimum discriminatur a Theologia seu philosophia supernaturali, non equidem ratione formae ordinativae vel systematicae, quae utrique scientiae aptari deberet. sed ratione veritatis primae a qua oriuntur. Veritas enim philosophiae naturalis est tantum idealis, initialis, incompleta: paucis, parvissimum lumen divinum tantae tenuitatis, ut ex se nil determinati menti ostendat, neque Deum, neque creaturas, sed essentiam entis universalis. quae ut aiunt scholae, et Scotus noster praesertim, univoce de omnibus entibus indiscriminatim praedicatur; adeo ut mens ea solum perfusa nil adhue cognoscit positive (1), sed tantum aliquid posse existere, vel - quid sit ens in genere -. Quare hoc lumen dici nequit Deus, cum ea omnia desint, quae Dei sunt, puta omnipotentia, vita, sanctitas, bonitas etc.; neque Deus possibilis, ut quidam imperite, improbeque comminiscuntur, quia ubi sic esset, saltem in eo omnia directe apprehenderentur quae Dei sunt, etiamsi in abstracto: sicuti in lapide possibili, quae lapidem attinent, distincte concipimus, et ideam positivam eiusdem speculamur (2). Quod iterum semperque inficiamur, cum id neque intelligibilitas Dei sit, sed exilissima eius participatio, cuius ductu ideam plane negativam Dei, vel vacuam, mens sibi conficit: vel, si cum D. Thoma loqui libeat, scit quid Deus non sit, non vero quid sit. Ergo idea entis, non est species intelligibilis positiva, seu idea plena divinitatis. Eos oportet igitur omnem exuisse pudorem, vel caecutisse, qui talia invide et calumniose fabulantur.

Contra Veritas theologica est completa, personalis et vivens, non radius divinitatis tenuissimus, vel simplex veritas logica, sed Deus ipse in *Verbo* suo revelatus. En ingens discrimen utriusque doctrinae rationalis et revelatae!

58.º Sed nunc intuere et affinitatem earumdem. Veritas philosophiae naturalis est ens ideale, commune, incompletum et universale, quod omnibus entibus applicari potest, quia etsi in plurimis differant, in eo tamen omnia conveniunt, ne Deo quidem excepto, quod sint entia, seu quod existant.

Veritas autem theologiae est ens reale, completum, personale, Deus, qui dixit « Ego sum qui sum »; vel uti vertunt Septuaginta

<sup>(4)</sup> Lumen rationis non utique in se, sed quoad mentem indeterminatum videri colligitur ex potentia intellectiva, quae cum ad nihil determinatum intelligendum cogatur, arguit indeterminationem sui obiecti, in quo expanditur.

<sup>(2)</sup> Demum nihil potest excogitari absurdius, quam deus possibilis; deus quippe aut subsistit et qua subsistens concipitur; alias nullimode neque in sui possibilitate ipse conciperetur.

- Ego sum ens Ergo philosophia et theologia, etsi quoad modum entis essentialiter distent, in ente tamen concordant, cum utriusque obiectum sit ens: eo tamen interiecto discrimine, quod ens philosophiae sit ideale, ens theologiae sit realissimum: ut apprime et saepe docet S. Thomas, qui ens, vel verum commune et universale constanter menti solum tribuit, idque distinguit ab ente absoluto, Deo, seu a veritate absoluta, quae ipse idemque est (1), eamque menti subtrahit, ne dicatur ipsa Deum intueri,
- 59.º Ex quo pronum est inferre relationem inter philosophiam et theologiam ex eo derivari, quod principium philosophiae, idest lumen rationis, sit initium, radius, reflexio, et, ut cum Cicerone (de senect.) loguar, quaedam participata delibatio luminis revelationis plenissimae et completae. Quod si in suo complemento consideratur, evadit magnum fidei obiectum; si in suo initio, prout naturaliter attingitur, constituit lumen rationis, quod est imperfecta et exilissima participatio Verbi Divini illuminantis omnem hominem venientem in hunc mundum; ideoque et Maumedanum, et Cinensem, et Hebraeum, cum primo in mundum venerint. Hinc relatio inter theologiam et philosophiam est perfecti ad imperfectum, ut saepenumero ingeminat S. Thomas, non vero realis divini ad possibile divinum, vel subsistentiae divinae ad eius intelligibilitatem, uti quibusdam visum est, qui systemata - rationis absolutae - visionis idealis -, intuitus entis creantis -, inscitissime prorsus miscuerunt cum intuitione entis universalis, que praefata systemata radicitus magis convellit.

#### CAPUT UNDECIMUM

#### DE ACTUALI PHILOSOPHIAE CONDITIONE

- 60.° Nulla unquam philosophicae historiae periodus emuxit quae suas non tulerit philosophorum sectas, in se invicem acerrime congredientes. Vadem habemus historiam, qua, quantum in re philosophica dimicatum, digladiatum, saevitumque fuerit, quot serpserint et
- (4) S. 1. XVI qq. de verit. ubi subtilissime discernit veritatem primam intellectus humani, quam identicam enti communissimo menti notissimo declarat, ab veritate intellectus divini, quam menti in praesenti statu abiudicat, eique concedit tantum initium et participationem eiusdem, quae participatio neque Deus, neque veritas eius est, et tamen utpote lumen divinum, aeternam, immutabilem, et mente maiorem eam expresse vocat. Aliquid ergo divini est veritas intellectus humani, non actus quidam mentis mutabilis, neque Deus. Ut ut mirum hoc videatur, excipi debet utpote exploratissimum. Philosophiam a luce increata ut ratione cognoscendi emanare item docet. S. Aug. De verit. Relig. cap. XXXIV, VI.

efferbuerint dissidia, clare edocemur. Neque nunc temporis mentium concordiam pactam, neque philosophiam misero iam fatalique saeculorum bello perfunctam, conspicimus. Grassantur etiamnum quam latissime perniciosi errores ac pestilentes, quorum capita sensismus, subiectivismus, criticismus et cuiusque generis pantheismus, arbitrantur; quo postremo saeculum nostrum praecipue inscribi, testis est cl. Maret, qui varias neoterici pantheismi phases docte describit, non tamen eo vigilantiae ut in ipsum non prolaberetur.

61.° Sensismus iampridem coeptus et recusus, saeculo elapso, Lockio et Condillaco potissimum agentibus, in systema concinnatus est, quod posteaguam totum philosophiae regnum sensim perlustraverit virus suum undique effundendo, scientias tandem et religionem idealismo, scepticismo, et materialismo infecit ac vastavit. Huic cladi subvenisse innumeri nostrae aetatis sibi blandiuntur subjectivismum sensismo sufficientes. Eorum qua coriphaei, ut nil de Cartesio et Leibnitio iampridem ipsi praeludentibus dicamus, efferuntur Reid, Galluppi, Degerando, Mastrofini, Mamiani, Degratia, Balmes, aliique plurimi ex scholarum professoribus, qui plus minusve eorum sensa incaute imbiberunt aliisque etiam nunc temere propinant. Sed quid eiusmodi sensismi emendatores demum profecerunt? Ex sensibus externis in sensum internum ipsi scatebram errorum intulerunt, quamdam animae potentiam cognoscitivam planeque subjectivam indentes, qua ideas, veritates, notiones vi sibi ingenita confingat et condat; haud rite intelligentes, animam per seipsam nonnisi sensitivam et solis actionibus et passionibus idoneam esse; cui propterea si intelligentia inest, et idea et veritas, id profecto non ex ipsa repetendum est, quasi talia sibi pepererit, sed desursum a Deo, cuius intelligere, ait s. Thomas, est mensura et causa cuiusque intelligentiae (1). Potitur ergo anima intelligentia tantum participata, non propria, uti ei propria est sensitivas passiva et activa; hoc est, lumen intelligibile et divinum mutuatur, quod vix ipsi unitur superaddit et creat mentem. Quapropter (quod est prae oculis inge tenendum) anima nequit per se intelligere, quin sit aeterna. Omne enim ens essentialiter et intrinsece intellectivum, seu cuius esse sit eius intelligere, oportet esse necessario aeternum, quia intelligibilia intellectioni essentialiter unita, aeterna sunt. Ita sentiunt Patres (2). Ecquis ergo non horret animae acternitatem?

<sup>(2)</sup> Quoad Patres ne ullus quidem est, qui non perviderit necessitatem cuiusdam luminis divini menti participati intelligentiae humanae, et etiam angelicae constituendae. Exinde enim ipsi etiam proficiscebantur, ut videbimus, ad vindicandam Verbi divinitatem contra Arianos, Platonicos, Gnosticos, osten-



<sup>(1)</sup> S. I. de verit.

- 62.º Quod adeo verum est, ut neoterici transcendentales, qui placitis subjectivistarum insistentes, cuncta a quibusdam ingenitis formis subjectivis (quae iam potentia intellectiva subjectivistarum implicabantur) traxerunt, hominem, vel proprium ego deificarunt, sicque, ut diximus, anthropologiam in anthropolatriam converterunt. En quo tandem recte duxit subjectivismus, quem insipienter prorsus plurimi criticismo opponunt, atque iam de triumpho gloriantur. Ipsi tandem aliquando intelligant criticismum germanicum, opera Kant coeptum. et lucubrationibus Fichte, Schelling, Hegel, Cousin etc. in rationalismum et in pantheismum transvectum, quem ipsi maximopere abhorrent, nil aliud esse quam genuinam, logicam et completam evolutionem dominantis subjectivismi, cui caeteroquin tenaciter adhaerent; ideoque numquam fieri posse, ut criticismum quem verbis tonantibus fulminant, radicitus suffodiant ac subruant, quin prius subjectivismo valedixerint, cuius ipse non adulterina, sed genuina proles est. Alias quis illud posset Evangelii in eos intorquere - medice cura teipsum ---.
- 63.º Quibus erroribus obviam fortissimis stipata rationibus ideologia nunc occurrit, et perplurimos iam feliciter convulsit, aliis viam praeclusit, et inter extrema dissidentia mediam in veritatem viam ingressa est. Neque enim ipsa omnia a sensibus animae eiusque actibus, neque ab intuitu divinitatis, trahenda fore edizit; sed ex sensu, qui factis internis et externis immediate communicat materiam cognitionis, a Deo autem paullulum sui luminis intelligibilis, aeterni, increati, ceu formam obiectivam cognitionis deprompsit (3). Primum elementum utpote subjectivum animaeque inhaerens, cognitionis et scientiae imperfectionem, limitationem atque etiam fallaciam parit; secundum obiectivitatem, soliditatem, universalitatem et veritatem cognitioni scientiaeque elargitur. Quocirca ideologia neque cum sensismo vel subjectivismo, aut vulgari vel critico, neque cum cuiuslibet sectae pantheismo foedus init, sed medium iter insistit, duo necessaria elementa distincta et diversa cognitionis formationi semper et perpetuo adhibet, sensibile et intelligibile, quae s. Thomas et s. Bonaventura adeo passim inculcant, ut, quemadmodum iam visum est et in ideo-

dendo eius divinitatem etiam ex hoc patere, quod ipsum sit lumen et ratio cognitionis humanae, ideoque sit quoque oportet animarum creator et Deus.

(3) Praeterire nefas est formam cognitionis alio plane diverso modo hic intelligi ac sint formae Kantianae, quibuscum nonnisi nomen commune habent, quod alioquin ne vel formae quidem Kantianae, ut videbitur, iure merentur. Forma enim cognitionis adducta unica est, obiectiva, universalis, aeterna, immutabilis, et omnino menti opposita; formae vero kantianae multiplices, subiectivae peculiares, contingentes mentique ceu eiusmodi adhaerentes sunt. Sed hoc breviter, ne iuvenibus offendiculo sit.



gonia diductius videbitur, sit penes ipsos millies ingeminatum == cegnitionem ex conversione intellectus agentis super phantasmata sensus; vel ex phantasmatibus lumine intellectus agentis illustratis tantum oriri; == animam in praesenti statu sine phantasmate lumine intellectus non uti ==, et alia perplura.

64.º Deinceps elemento formali ideologia insistens, ac idearum generationem sedula et accurata analysi persequens, in primum lamen intelligibile pedetentim consurgit, eius naturam serio expendit, et reperit lumen eiusmodi mentem nobilitate transcendere, dotibus divinis fulgere, quin tamen neque - ens absolutum et reale - neque Deus possibilis, - neque ratio personalis, - neque intelligibilitas Dei eius realitati identica, - neque intelligibilitas eiusdem abstracta et possibilis. - neque idea vel imago, vel repraesentatio, vel perceptio, vel intuitio idealis Dei -, dici possit; sed - puram entis universalis essentiam - ipsum præseferre et exhibere : idest, mentem eo tantum lumine praeditam, nullum ens peculiare finitum vel infinitum, peque seipsam, sed ens in genere, vel quid sit ens aut existentia cognoscere. Oue fit ut anima inflme, ait s. Thomas, intelligentiarum gradu constituta, indigent corpore cui uniatur, ut phantasmata realia percipiat, quibus lucem applicet, et species intelligibiles rerum in lumine uniformi determinet, et, ut sic loquer, configuret; secus ne ullam quidem ideam rei alicuius adipisceretur; quia, ait s. Thomas; lumen ciusmodi est tantum similitudo rei cuiuscumque, et veritas communissima sine differentiis et determinationibus specificis; cuiusmodi sane est essentia entis in genere, quae de omnibus entibus praedicari potest. Ideo non ratione suipsius, sed ratione imperfectae mentis apprehensionis, dicitur universale, indeterminatum, initiale et possibile, quia etsi in se unum, determinatum, completum et reale, tanta nihilomierus exiguitate et paucitate menti affolget, ut suam individuationem completam ei abscondat, et nonnisi illo modo insi se praebeat, guo est omnibus rebus commune. Hinc pantheismum, qui plenam intuitionem entis completi et absoluti invehit, profligat, cum ipsum non sit Dous, sed quidpiam divini, idest ad Deum spectans (1).

Neque tamen hoc lumen subiectivum est; quia ut ut tenue et modicissimum, quibusdam characteribus divinis, quibus expoliari mequit, utpote participatio divina luminis increati, splendescit, mentem dominatur, eique se conspiciendum foras velut se prodit, atque

<sup>(1)</sup> Difficultas nitidum huiusce entis universalis conceptum efformandi inde petitur, quod homines ut plurimum contendant ipsum forma phantastica sibi indutum exhibere, cuius formae utpote indeterminatum ineptum est; vel etiam quod paucissimi sint tantae abstractionis qua depuisis phantasmatibus et ideis, ad statum originalem mentis cognitionibus carentis pertingant.



ei tantum haerescit, ut Deus unitur creaturis. quin minimum identificetur. Sicque iterum exploditur pantheismus, qui ideas aeternas menti ceu eius actus et partes refundit; itemque adoritur subiectivismus, qui mentem sibi in cognoscendo sufficere estutiit. Quam luminis divini in nobis reslectentis parsimoniam, graphice velut Ennius exprimit, vocans animos hominum « delibatos ex mente divina »; idest leviter superfusos, vel tactos luminis aeterni pauxillo. Idipsum reserteloquentissimus Romanorum in Lib. De senectute, ut dictum est. Pretiosissima sane nobis haec sunt documents.

Praeterea ab ipso lumine ideologia ostendit initinm esse sicut cognitionibus, ita pariter et veritatibus et rationibus ultimis, quibus fit, ut, cum scientiae cognitionibus, veritatibus et rationibus comparentur, ita illud lumen omnes pervadat scientias et regat. Cuius propterea scientia optime diceretur — protologia — vel philosophia prima, caeterarumque mater.

Item ideologia originem huius luminis quaerens, comperit a Deo nobis difflui, discrimina inter ipsum et lumen gratiae, et gloriae singillatim recenset, genesim idearum ab ipso iam sensibilibus, mentis actione, connexo, explicat, et tandem ex ipso tamquam initio ad complementum divina natura abditum, attollitur, et Deum esse mentium illustratorem demonstratione apposita evincit, quamquam eum, quomodo sit, non suspiciat.

65.° Demum neque hace vel qua nova vel gratuito conficta reputentur, alia atque alia iu decursu ideologia profferet ecclesiasticae traditionis, et philosophorum maiorum documenta (quae in unum systema colligit et disponit), quibus meticulosis ancipitibus, praeventionibus irretitis, docilibus et pervicacibus, caecisque noctuis persuadeat, hanc praeclarissinam theoriam unam simul et totalem omnes sclentias circumplectentem, et cognitionum fundamentum, iamdudum praecognitam fuisse, eius semina in libris revelatis sparsim sata fuisse, partim evoluta, partimque olim neglecta: ideoque non nova sed vetustissima tradere, uberiore tamen explicatione, ordine, perfectione, formisque elegantioribus, quibus error qui splendidis etiam formularum scientificarum pompis hac nostra aetate obtegitur, ac extollitur, quo conscendit, persequatur et mendacibus vestibus detractis, fulgore emicantis veritatis dispellatur.

Quod doctiores non praeterit. Eorum exemplo sit Alexander Manzoni, cuius clarissimum nomen toti reboat italicae genti, qui binas in philosophia perspicit novitates, quarum alteram sequitur, renuit alteram. « Ma quanto più ne è levata (a systemate nostro philosophico quod ipse etiam interpretatur rectissimum) anche l'apparenza di quella novità tracotante e giustamente sospetta, che pretende di rifare da capo il lavoro della mente umana, tanto più ci splende

» la novità soda e felice che viene dal portarlo molto avanti » (1). Ast nobis iam sufficiat thema verae philosophiae sic raptim praelibasse, quod profecto in hisce locis philosoficis non erat praetereundum.

66.º Eiusmodi igitur est philosophia Ecclesiae Patrum, majorumque antiquitatis philosophorum, quae novissimis inventis adornata et completa fuit. Hanc sectemur, et quantum vires nostrae patiuntur, enucleemus. Huic impartiali ac sedula factorum animadversione et sententiarum pondere studeant iuvenes omnes, qui verae philosophiae studium efflagitant, et ii praecipue, qui et peroptant theologicis initiari. Si enim indubium est, philosophiam in Fidem provehere, id exacte huiusce philosophiae studio certe adsequentur, nulla enim similis hactenus extat, quae plus doctrinam revelatam oleat, et iuveni christiano dignior sit; quam si posthabeat, nullam aliam ex neotericis conspicit, quae id muneris rite exequatur, cum fere plures, ne dicamus omnes, philosophiam Patrum, Fidei cum ratione harmoniam praetermittant, atque fide potius, quam rationibus philosophicis Deum agnoscant, eo quia sensismo, subiectivismo et pantheismo tabidi (2), in veram et claram ideam divinitatis sustolli scientifice nequeunt. Iis propterea illud Pauli ad philosophos Areopagi, quibuscum in plurimis placitis fortasse neotericae philosophiae conveniunt, quadrat: quod Deus tempora huius ignorantiae despiciens, viros nobis miserit veritatibus vere divinis homines erudituros, eosque de sensuum illecebris mentisque arrogantia quibus fascinabantur et intumescebant, erepturos.

Tandem et ipsos enixe adhortamur scholarum magistros, et clericos potissimum regulares quibus, ex instituto munus est adolescentes philosophia erudire, ut in praesenti scientiarum rationalium pravitate, tantam philosophiam, quae nedum intellectum praeclarissimis imbuit doctrinis, sed etiam cor amore veritatis vehementer inflagrat, eis clare, sincere et sedulo propinent. Sperandum est enim copiosam inde laborum suorum segetem germinaturam fore in scientiae incrementum, Religionis gloriam, et humanitatis solatium, quae, inquit

(1) Dialogo sull'invenzione.

<sup>(2)</sup> Saepe in Scripturis dicitur quod sensus non novit Deum: « animalis homo ea non percipit quae sunt spiritus; Deus non est opus manuum hominum et habitat lucem inaccessibilem; quem nullus hominum vidit; et creator est »; non emanator vel complexus mundi, aliaque id genus plura. Contra, edocemur « super nos signatum esse lumen vultus divini, quod bona nobis ostendit », idque nobis esse legem qua dirigimur, ideoque esse inemcusabiles qui non recte fuerint hoc lumine usi, neque ipsum secutos in agnitionem invisibilis Dei; et oh istam divini luminis sigillationem nos ad imaginem Dei factos esse. Probatum est igitur lucem vere divinam mentes nostras irradiare et hominibus ea abutentibus errores adscribi.

s. Augustinus, nil fortius desiderat et preaestolatur, quam veritatem unam et totalem, quae mentes scientiarum percupidas impleat et satiet, cuius plena consecutione tota instauratur societas, spiritus, ait s. Gregorius Nazianzenus, saginantur et in Deum traiciiuntur; cuius tamen Verbo haud suffecit humanis mentibus paullulum sui luminis, quo ipsum et quae magnifice condiderat, intelligerent, naturaliter inoluisse, sed absque faenore, Carofactum aliud intensius et validius etiam sui ipsius lumen gratuito plane eis infudit, quo aenigmata rationis solverent, scientias rationales perficerent, et ex ordine naturali in quem peccando se coniecerant, in supernaturalem erigerentur, plenam et perfectam veritatem, quae ipse est, beate et aeternaliter adepturae.

# PROTOLOGIA

## PRAEFATIO

#### QUATUOR PROTOLOGIAE SPECIES PRAEMITTUNTUR

67.º Protologia nomen est primatus scientifici, quo ea solet disciplina donari, quae suprema caeteris dignitate praestaret. Porro cum quatuor praegrandes scientiarum ordines recenseantur, hinc totidem iis primatus aut protologiae dominantur, quas seorsim aucupari cogimur, ut pervetusta hac de re philosophantium pugna non ita pridem certatim inflammata, tandem sopiatur, paxque animis concupitae veritati congaudentibus affulgeat.

68.º Entia trifariam partiuntur, in idealia, realia, et idealia simul ac realia (1).

Ideae entia dicuntur idealia quae, ut neminem praeterit, ab entibus realibus seponuntur. Aliud enim est idea panis, vel panis idealis, aliud panis realis: prior mente, posterior stomacho continetur et digeritur.

Corpora, principia sensitiva, intellectiva et moralia, in realibus item habentur.

Entia demum ideale-realia, seu quibus inest essentia intelligibilis itidemque realis, adeo ut sibi intrinseca sint lux qua se aliaque intelligant, ad unicum ens tandem coarctantur, cuiusmodi est Deus, cuius realitas haud aliunde mutuata, ut intelligentiis contingit creatis, sed propria et nativa luce intelligibili sese comprehendit, deque ipsa aeque dicitur — veritas aut intelligibilitas subsistens, ac subsi-

(1) Omittitur eas morale tum quia ex unione idealis cum reali emergit iisque continetur, tum quia ne pluribus, quam oporteat, involvamur, cum nobis satius sit primarias tantum scientias adducere, ex quibus scientiae entis moralis deinceps scaturiunt. Caeterum si etiam ens morale advocaretur, tunc enascerentur scientiae morales, quarum, sicut et caeterarum scientiarum dasontologicarum, protologia est ethica, vel osiologia, quia forma moralis est ultima entis perfectio.



stentia vel realitas intelligibilis —; in divinis enim, ait s. Thomas, esse est ipsum intelligere.

Hisce clare praestitutis, iam patet, scientias idealium, ideologicas, scientias realium, metaphisicas, scientias entis ideale-realis, theologicas posse optime vocari.

Iamvero quacvis earum species scientiarum, primigeniam quandam scientiam veluti matrem sibi vindicat, quae eas parit, sibique ceu genita in stipitis unitatem congregat, ac ordinatim circumponit. Id siquidem postulat genetica doctrinarum hierarchia, quam in prolegomenis egimus. Quapropter sua est scientiis ideologicis protologia, sua metaphysicis, sua theologicis; quae perinde ac peculiares derivationes in totidem speciales atque organicas aggregationes distinctae sub singulis protologiis circumordinatae coeunt. Huiuscemodi autem protologiae sunt; ideologia, ontologia, et theologia naturalis (1).

69.° Iam age, quo ordine sese mutuo eiusmodi protologiae excipiunt? Cuinam primum est vacandum? Quae aliis praestantior?

Eodem ordine protologiae invicem subsequuntur, quo scientiae eis subiectae classificantur. Atqui nobis est iam dudum probatissimum, scientias ideologicas aliis antegredi. Priusquam enim in naturam et originem entium inducamur, oportet profecto naturae et origini cognitionis iam ante probe studuisse, ut certo sciamus, an cognitio verax sit, vel mendax: alias quis semper poterit praeclarissima inventa nobis in dubium revocare, atque concutere duobus verbis: — quomodo haec dignoscis — ? Prius ergo est regnum idearum perlustrandum, natura et origo cognitionis praestabiliendae, idearum variae in unitatem principii maximi, fontisque unici colligendae, ut reipsa se gerit ideologia, quae mundum idealem in unum componit, eiusdemque ultimas praebet rationes logicas, quibus idearum varietas tota circumnectitur.

70.º Ordine ideali in unitatem perbelle redacto, ad ordinem realem foret accedendum, cuius scientias permultas, et varias, iuvabit pariter unico principio coordinare; cuiusmodi est theoria abstracta

(4) Ratio autem praecipua, cur philosophia debeat de scientiis ideologicis, ex quibus exorditur, in alias ontologicas et theologicas progredi, ex eo provenit, quod philosophia, ut optime adverterat Plato, est scientia de esse (dell'essere). Quod cum sit unum quidem essentia et trinum formis (de quibus nullum dublum est), philosophia ideo debet ecusque successive emiti atque impelli, donec totam entis naturam attigerit et bene intellexerit. Item cum ultimae rationes rerum, in quas philosophia intendit, nonnisi in tribus entis formis collocentur, eas omnes ipsa non adsequetur, neque propterea complebitur, quin totam entis naturam rite perspexerit; quamquam, si aliquam rationem, puta logicam, cognosceret, dici revera possit philosophia, licet nondum completa et perfecta, sed elementaris.

entis triplici forma instructi, idest reale, ideale et morale; quod sparsim modo in una, modo in altera forma realizzatum cernitur. Hoc pacto entia realia exigi queunt entis essentiae, atque inde videri, quaenam ex istis sint aliis excellentiora, quaeque magis, minusque ipsi enti completo accedant; et demum quinam entis unitati coexistat, et concilietur trinitas formarum, et quo ordine formae istae invicem conserantur. Hae indagines ad ontologiam spectant, quae proinde = protologia scientiarum metaphysicarum = merito nuncupatur; quaeque ratione originis subest quidem ideologiae, unde lumen veritatis, quo sparsas in rebus formas entis conspicit, haurit, ratione autem excellentiae et amplitudinis est illa nobilior, quippe quae haud in ens tantum ideale, neque solum rationes ultimas logicas, sed ens trina forma perfecte constitutum, spectat; atque in triplici eius forma realitatis, idealitatis, et moralitatis, triplicem basim supremam rerum statuit, ex quibus formis tres rationes ultimae entium cuiusque naturae derivantur.

71.º Mox occurrunt scientiae theologicae, quae, ut diximus, ratiocinio utentes, theoriam abstractam entis completi detegunt in Deo apprime realizzari, cum revera natura reali, ideali et morali sit ipse intrinsece comparatus, cui propterea revocandi sunt ordines idealis, realis et moralis, atque in ipsum vel tamquam in principium, si de ideali, vel in causam creatricem, si de reali, vel in finem, si de morali sermo est, cogendi. Haec docet theologia naturalis, quae est ultima ac perfecta totius philosophiae rationalis protologia, in qua, cum philosophus ad ratiocinandum ex ideologia prodierit, atque gradus itineris quos transgressus fuit, recogitaverit, ut in alias excurreret scientias, eas strictius unit, solidius constituit, plurimum inde lucis iis effundit, ac penitus intelligit.

72.º Quoniam vero non omnia quae Dei sunt, sola discutiuntur theologia naturali, sed opus est ad theologiam supernaturalem etiam ingenium appellere; ideo theologia supernaturalis ut quarta, et omnium praestantissima haberi potest protologia penes philosophos christianos (1).

73.º Hoc pacto contentio de primatu protologico dirempta nobis videtur; quia ideologia est reapse protologia respectu ordinis idealis in totam philosophiam effusi, et ratione originis scientiarum quarum ipsa caput est utpote doctrina de cognitione humana omnibus disputationibus praemittenda.

(1) Ex hac progressione cognitionis humanae a primis rationibus formalibus usque ad ultimas rationes ontologicas et metaphysicas, rationales et revelatas, atque ex ipsa regressione ab ultimis hisce rationibus ad primitivas formales, patet, scientiam universam in magna veluti orbita se se revolvere, cuius poli sunt ideologia, et theologia supernaturalis.

Ontologia autem quoque dicitor protologia, tum relative ad scientias metaphysicas et daeontologicas, quas in unitatem redigit, tum etiam ob maiorem amplitudinem et perfectionem obiecti, seu entis completi. Quo contingit ut si ratione originis, ideologia. antecedat, ratione vastitatis et perfectionis obiecti, ipsa est inferior ontologia.

Denique theologia naturalis potiori iure nomen protologiae merctur, quia realizzationem plenam et perfectam entis completi perhibet, unde ordines idealis, realis et moralis procedunt, atque tota philosophia perficitur. Atque hinc elucescit ex praesatis protologiis primam primordia elargiri secundae, qua completur; secundam primordia tertiae, qua similiter binae inferiores absolvuntur; tertiam demum in theologiam supernaturalem perducere, in eaque absorberi, sicuti radium in sole.

Nos tamen protologiam tantum ideologicam, vel protologiam siementarem hic suscipimus, quam perspicuitatis gratia, in gnoseologiam, ideologiam proprie dictam, ideogoniam, et logicam dividemus. In prima parte de cognitione humana, prout ex subiecto cogitante et obiecto componitur, eloquemur; in secunda de idearum vel intelligibilium natura; in tertia de idearum origine, in quarta demum de ideis quatenus rerum veritatibus, deque ultimo criterio veritatis, et modo caetera criteria ex ipso deducendi, et cognitionibus convalidandis applicandi, aliisque id genus plurimis, pertractabimus.

# PARS PRIMA

### GNOSEOLOGIA

74.º Quae in gnoseologia disputaturi sumus in tres sectiones distinguemus: in earum prima de cognitione humana, eiusque speciebus; in secunda de facultatibus cognoscitivis; in tertia demum de natura objecti cognitionis.

# SECTIO PRIMA

#### DE COGNITIONE HUMANA IN GENERE

#### CAPUT PRIMUM

## DE INTRINSECA COGNITIONIS HUMANAB CONSTITUTIONE

75.° Hominem praeter principium sensitivo-corporeum a condito re etiam principium intellectivum prae belluis obtinuisse, factum est exploratissimum, quod vel ipsi fatui in semetipsis experiuntur, idque tamquam basim totius philosophiae instaurationi Cartesius suffecit, cum ipsi visum fuerit scientias posse hoc enthimemate erigi: — ego cogito; ergo sum —. Atque hinc est, ut philosophi germanici, qui eousque devenerunt, ut absolutum et universalem idealismum et scepticismum inveherent, cognitionis tamen existentiae pepercerint; quin imo solam cognitionem, ceu puram, absolutam et primordialem activitatem omnium excidio exceperint, cuius sunt omnia quae videntur aut tanguntur, eaque et homo aliquando obiectivari et creari debet.

Haec de cognitionis existentia dicta sufficiant, non quasi iis indiscriminatim suffragemur, sed ut innotescat quantae soliditatis soleat factum cognitionis aestimari.

76.º Alias omnino res se habet cum nobis sermo est de cognitionis essentia vel constitutione, quam quisque pro suo ingenio interpretatur. Aliud enim sensistis, aliud subiectivistis, aliud pantheistis, aliud ideologis ipsa videtur. Nobis, caeteris interim ut absurdis sy-



atematibus praetermissis, magis doctrina saniorum ideologorum adridet, qua statuitur = cognitionem eam esse mentis operationem, qua externita rei cuiuslibet idealis vel realis in seipsa ita apprehenditur, aut percipitur, ut coram mente sistatur = . Quae cognitionis definitio manifeste declarat terminum immediatum cognitionis nihil sensibilia, aut tactilis, aut visibilis, aut sapidi, aut sonori, aut odorosi ease, aed ens vel existentiam tam peculiarem, quam universalem, neque idealem ac realem, atque in ipsam veluti in obiectum sibi exhibitum, et extra se constitutum cognitionem porrigi, totamque defigi (1). Sane quisnam rei cuiusdam ignarus dicitur, nisi qui eius existentiam ignorat?

77.º Praeterea cum sit compertum (2), singularia sciri non posse, quin praenoscantur universalia, quibus singularia virtualiter ingeruntur, liquido consequitur, entia peculiaria et determinata in mentis aspectum minime venire, neque ipsi adesse ut inde eorum oriatur cognitio, nisi praehabeatur existentia, vel ens universale, cuius aspectu, mens primitivum et radicalem actum cognitionis eliciat, atque potentiam universalem caetera quoque cognoscendi, adipiscatur.

Verum, eiusmodi existentia vel ens propter suam universalitatem, ordinem realem singularibus et individuis confectum, mehercule exuperat; proindeque nonnisi existentia idealis esse potest, vel, ut idem aliis dicam verbis, idea existentiae, cui revera universalitas competit, cum omnibus entibus applicari possit, eaque potentialiter contineat. « Intellectus, ait s. Thomas, habet operationem circa ens in universale (S. I. LXXIX, 11) et unumquodque conoscibile est in quantum est ens » (in L. phys. c. 1.). Ast in quantum est ens, ope ideae entis apprehenditur; ergo idea entis est principium formale cognitionis.

Rursus, mens, tametsi plurima singularia atque distincta, sive idealia, ut lepus idealis, sive realia, ut lepus realis, cognoscit, tamen ea sive in ratione entis, sive in aspectu universalitatis considerat, quia, inquit s. Thomas, — intellectus est universalium — (3).

1

<sup>(4)</sup> Non unum ergo, sed tria statuimus cognitionis elementa: 4.º ideam entis; 2.º elementum subjectivum, idest actionem mentis; 3.º elementum extrasubjectivum, vel agens externum. — Vid. Plat. in Theaet.

<sup>(2)</sup> S. Thomas S. I. LXXXV, 111. — et Arist. lib. I. phys. — Profecto priusquam noverim animal, v. g. quod aspicio, leonem esse, debeo praescire quid sit leo in specie. Ergo antecedenter ad cognitionem huius vel illius entis, aut existentiae peculiaris, debeo itidem praenoscere ens, vel existentiam in genera. Atque sic patet dictum Aristotelis — nos revera ex universalibus in devenire —.

c. cit. Ideo intellectus dicitur universalium, quia una utens idea, alia in infinitum realizzanda concipere potest; quod sensui denenf. plat. in parmen.

Ideoque idea entis sub utroque respectu entis nimirum et universalitatis etiam obiectis singularibus irrepit, eisque universalitatem, quae frustra ex individualitate, vel ex sensatione praestolaretur, impertitur. Ex quibus simul coniunctis clare iam cernitur cognitionem quamdam esse ideae existentiae applicationem, usumque perennem modo entibus idealibus, modo realibus menti ferendis, factam (1). Quae de universalitate cognitionis adeo vera sunt, ut Scotus noster dixerit scientiam semper de universali non de singularibus esse; (Comm. metaph. III).

. 78.º Cave autem dicas sat superque existentiam physicam et realem cognitionis constitutioni sufficere. Nam si id contingeret, prout contendis, quid est, quod belluae realia equidem sentiant, haud tamen ea unquam cognoscant? Nonne et ipsis physica existentia panditur? Quid homini lumen rationis contulit, si rebus cognoscendis sensus corporeus superfuisset? Discernenda igitur est existentia idealis ab existentia reali; haec sensibus, illa intellectui ut cognitionis forma est affigenda, si sensismum deflectere optamus.

### **ARTICULUS PRIMUS**

## TANTUM INTEREST DISCRIMINIS SENTIRE INTER ET COGNOSCERE, UT INFINITE DISTENT INVICEM

79.º Ut quae de cognitionibus constitutione docuimus, altius alumnis infigantur, ac magis a sensistis nondum aevo nostro absoletis deterreantur, sentire et cognoscere simul studiose conferimus.

Intellectus entia cognoscere dicitur, cum res, non equidem qua sentiuntur, sed ut sunt, animadvertit. Sensus contra in eas abripitur prout iis modificatur. Quamobrem intellectus res sibi obiectas, idest extra se positas, atque tantum adstantes, expendit: sensus autem utpote sibi unitas, et defixas, ac, pene dixerim, subiectivatas percipit, vel recipit. Solo ergo intellectus ductu, sensibilia, extra sensum, cui agendo insistunt, repelluntur, atque ut sunt in se videntur, et quid sint, quantique valeant recto intellectus iudicio aestimantur, sine ulla ad sensus relatione, atque utilitate; vel, quod idem est, sensu, relative, intellectu, absolute res percipiuntur (2).

<sup>(1)</sup> Recole proleg. cap. 1. ubi idem, alio tamen modo, evicimus. Illic enim intelligibilitate, hic universalitate ducti, cognitionis naturam et constitutionem introspeximus.

<sup>(2)</sup> Plura alia inter sensationem et cognitionem discrimina vid. in Plat. theaeteto.

80.º Sed gul fit, ut intellectus res sensitive perceptas, et sensibus inhaerentes, extra se veluti eficiat, et obiectivet? Profecto quia terminus originalis cognitionis est obiectivus: idest ita vel in sua origine est constitutus, ut ipse ceu aliquod menti oppositum exhibeatur eumque tamquam ens, vel in se mens apprehendat. Atqui nil est prorsus sive in sensu, sive in sensibilibus, quod ex se instar objecti queat intellectui ita adsistere, tum quia obiectum, utpote intellectui immediate praesens, intelligibile esse debet, cuius naturae certo non sunt sensibilia; tum etiam quia obiectum est aliquid menti quidem. affulgens, ipsam tamen non ingrediens; sensibilia antem sensibus agendo irrepunt, iisque veluti infiguntur, et aptantur. Insuper obiectum mentis est immutabile, necessarium, nedum mihi, sed omnibus intelligentiis, idem numero, praesens, aeternum, possibile, ideale et simplicissimum; ideoque neque interire, neque discindi, neque coerceri, neque utcumque immutari potest: etsi res sensibilis, prout nimirum sensu percipitur, pereat, mutetur, frangatur, et multifariam alteretur. Ogod objectum nedum conceptionibus idealinm, sed etiam perceptionibus intellectivis realium interesse conspicitur, si materiam perceptionis intellectivae, cuiusmodi est v. g. realitas hominis, ab eius forma obiectiva ei adnexa, ut est idea, vel essentia hominis, secerneretur. Prior sensibus refertur, et elabitur, posterior intellectui inest et permanet (1). Cum ergo sic sese habeant termini intellectus et sensus, nil dubii est, quin infinitum distent, quia inter objectum immutabile, necessarium, aeternum etc. et subjectum, vel extra-subjectum contingens, mutabile etc. infinitum revera interponitur discrimen. Hinc Scholastici, ne intellectus sensibilibus implicatus censeretur, dixerunt, ipsum haud directe et immediate, sed per quamdam reflexionem sensibilia percipere, atque intellectum talem habere operationem, cui non communicat corpus, vel organum corporale (2); videlicet, cum spiritus humanus partim sit sensitivus. partim vero intellectivus, vix ipse sensibus afficitur, ab universalium contemplatione, ut sic dicam, surripitur, et in semetipsum sentientem intorquetur, suas sensationes intellectus obiecto exigit, casque

<sup>(1)</sup> S. Thomas S. I. LXXXVII, Ill disertis verbis docet obiectum immediatum intellectus esse rationes necessarias et universales (essentias vel ideas) aensibilium, ideoque omnes scientias de necessariis esse. Contingentia vero prout contingentia sunt (sensibilia) directe spectare ad sensum, qui est singularium, et contisgentium. Intellectus ergo a sensu infinite differt. S. I. LIV, IV, docet res materiales non esse per se actu intelligibiles, sed fieri intelligibiles per lumen intellectus agentis: Plat. theat.

<sup>(2)</sup> S. I. LXXV, II. — S. I. LXXIX, IV-VI. — S. I. LXXVI, I.

in primis obiectivat, universalizzat et intelligit (1). Neque Scholasticos eiusmodi entis virtus sensibilium obiectivizzatriz vel universalizzatriz praeterierat, quam ideo voce immaterializzationis exprimebant, quippe qui statuissent intellectum nonnisi immaterialiter, vel intelligibiliter apprehendere (2), aut etiam universaliter semper se gerere.

Hoc sane Galluppi, aliique serio non attenderunt, eo quod veriti haud fuerint, sensationibus obiectivitatem elargiri, et propugnare solis sensibus rerum existentiam, idest entia percipi. Hoe enim pacto sensationes cum ideis et iudiciis confunderentur (3). Quod si sensationem melius ipsi expendissent, non utique obiectum, sed elementum extra-subiectivum tantum invenissent: de quo alibi se nobis offeret occasio dicendi.

81.º Si autem quaeris quid sit eiusmodi mentis obiectum, quo sensibilia obiectivantur, reponemus: — ipsum esse ideam existentias —. Quid enim est aliud, sensibilia obiectivari, quam ea ceu entia, idest non uti agunt, vel sentiuntur, sed uti sunt, haberi? Opus ergo est idea existentiae vel entis: sicque magis confirmatur — cognitionem iugem esse ideae entis applicationem —, et ideo obiectivam essentialiter esse, quia elemento obiectivo immediate et originaliter informatur atque utitur.

Sin rursus percontaris, cur idea entis sit obiectiva, regerimus: eam esse obiectivam, idest subiecto extraneam, quia universalis est, omnibus mentibus obiecta, indeterminata, immutabilis etc. Quibus characteribus (de quibus alibi) statim exueretur, vix animae angustiis ipsa concluderetur seu subiectivaretur. Ea autem sic obiectiva manente, etiam quae in ipsa videntur, eius obiectivitatem participant, mentique, ut intelligantur, apponuntur; secus minime cognosceren-

- (4) S. Thomas S. I. LXXXVII, II. tradit, intellectum nostrum esse virtute infinitum, et infinitum cognoscere, in quantum est cognoscitivus universalis, et per consequens non finire in aliquo individuo, sed ad infinita individua sese extendere. Quod cum non eveniat sensul singularibus semper circumacripto, patet iterum haec duo infinite distare.
  - (2) S. Thomas de Verit. X. VI ad 2. S. I. LIV, IV.
- (3) S. Thomas S. I. XIII, VI, sensationem subjectivam ab idea objectiva evidenter discernit dicens: « oculus (mentis) non cognoscit lapidem secondum esse quod habet in oculo (secundum sensationem) sed per speciem
- » lapidis quam habet in se cognoscit lapidem secundum esse quod habet extra
- » oculum. Et si aliquis cognoscens cognoscat cognitum secundum esse quod
- » habet in cognoscente, nihilominus cognoscit ipsum secundum esse quod ha-
- » bet extra cognoscentem ». En quibus colligitur etiam animae modificationes,
- » vix dum cognoscuntur, iam hoc ipso obiectivari, seu extre animam veluti considerari.

tur quemadmodum non videretur corpus, si non corem oculis esset sed ipsis oculis infigeretur.

Sciscitanti demum, qui idea entis sensibilia obiectivet, eaque utpote entia menti exhibeat, dicimus; ideo hoc eam praestare, quia divinae naturae est. Deus enim cum sit per essentiam similitudo et causa rerum, non eis subditur, vel unitur ut patiatur, aut afficistur, idest ut sentiat et percipiat more hominum, sed eas statim uti entia, idest extra se existentes, atque ceu creationis terminos, non equidem earum subsistentiam sentiendo, sed in seipso ceu in obiectiva earum, et perfecta intelligibilitate creatrice eas contemplando. clarissime intuctur. Porro cum buiusce divinae intelligibilitatis paullulum nobis fuerit participatum, consequitur ea quae in ipsa videmus pariter obiectivari, atque a sensibus, quibuscum corpore nectimur, exsolvi, ut res in quantum in se sunt percipiamus. Quare dicit s. Thomas, quod intellectus divinus sit causa et mensura intellectus nostri, quia cius obiectum imperfecte participamus, quo res expertas obiective cognoscimus. Si ergo res cognoscere idem est ac eas in objectivitate, vel intelligibilitate videre; intelligibilitas autem est aeterna, necessaria, immutabilis, sponte veluti sua fluit, eam divinae originis esse, et quamdam particulam essentiae divinae, quae est objectivitas vel intelligibilitas omnium rerum. Quae licet verissima tamen intellectu difficillima adhuc putamus.

#### ARTICULUS SECUNDUS

#### DECLARATUR CUR COGNOSCERE IDEM PLANE SIT AC IUDICARE

82.° Iudicium ea dicitur — mentis operatio qua subiecto cuidam copulatur, aut abiudicatur praedicatum —. Praedicatum est semper ideale, vel obiectivum; subiectum autem modo sensibile vel reale, modo ideale. Subiectum est reale, cum rei alicuius existentia primo affirmatur, ut cum dicerem — quod sentio existit —. Ly quod sentio, idest sensationis terminus, reapse subsistit et primum percipitur. Contra ideale est, ubi non de subsistentia, sed de natura, vel qualitate rei alicuius iam cognitae iudicium proferretur; ac si dixerim — equus est rufus —. Quod haud protulissem nisi ideam equi, vel equum idealem praenovissem. Hisce de iudicio obiter praelibatis, propugnamus cognoscere et iudicare idem plane subaudire.

83.º Re enim vera cognitio in realibus vel idealibus tantummodo versatur: nullum enim patet effugium; si in realibus, ea vel primum, vel iterum cognoscuntur. Primo in casu, cognitio protinus enascitur, cum eorum existentia percipitur, et dicitur — aliquid existit —, yel — ens quiddam adstat —. Quibus verbis quam clarissime palam fit

rei visae ideam existentiae ceu eius praedicatum coniunctam iri: ideoque verum iudicium confici.

Quod si non primum, sed iterum, atque iterum realia cognoscerentur; puta, si rhedam pluries conspicimus; tunc toties vel tacite, vel expresse pariter dicimus — en rheda —, vel — ens illud equis transvectum, est rheda —. Id autem dici nequit, quin antea ideam rhedae ut praedicatum rei perceptae coniungeretur, qua ens perceptum in rhedis classificatur. En nos denuo in iudicium. Tam igitur primo, quam secundo, tertio etc. realia cognoscere idem subaudit, ac ea iudicare, seu ad aliquam genericam vel specificam entium classem ea revocare.

Neque alias se gerit cognitio idealium.

Res enim ideales nullatenus concipiuntur, quin mens item earum existentiam idealem vel possibilem, vel praeteritam, vel futuram implicite concipiat. Secus enim cognosceret simulque non cognosceret: cognosceret, uti supponitur; non cognosceret, quia in ens haudquaquam intenderet, cum ne idea entis quidem uti, aut ens animadvertere dicatur. Etsi igitur elargiamur, mentem in aliquam ideom adeo directe et exclusive defigi, ut neque ad praeteritam, neque ad praesentem, neque ad futuram existentiam realem attendat, numquam tamen eveniet, ut quod ipsa versat, aestimet non esse, vel nil esse; imo supponit sibi revera aliquid adesse tamquam obiectum cognitionis, ni asserere velimus cognitionem in nihilum evanescere. Id autem supponere hoc est rei conceptae existentiam saltem idealem vel possibilem affirmare (1).

Praeterea in qualibet idea vel obiecto cognitionis duo semper includuntur elementa; 1.º idea entis; 2.º proprietates vel determinationes specificae vel genericae. Quid enim est idea hominis, nisi idea entis rationalis? Quapropter enti in genere ceu subiecto tacite adiunguntur proprietates ut praedicatum; ideoque reipsa etiam ideas intuendo iudicatur (2). Interim huc luculentius recidit — cognitionem perenni ideae existentiae applicatione exerceri —.

<sup>(2)</sup> Id autem sicut humanae cognitioni, ita cuivis alteri, et etiam divinae contingit, qua Deus Pater ab aeterno seipsum cognoscena, seipsum affirmat, seipsum dicens et quaecumque facit; affirmando enim seipsum generat Verbum, et in ipso omnes rerum creandarum archetypos. Cons. S. Ans. mon. c. XXXII et praecipue c. IX, ubi idipsum aperte docet. « Illa forma rerum, quae in eius ratione res creandas praecedebat, quid aliud est quam rerum quaedam in ipsa ratione locutio? Veiuti cum faber facturus aliquod suae artis opus, prius illud intra se dicit mentis conceptione » Inde habes tam cogni-



<sup>(!)</sup> Nullam sine existentiae apprehensione fieri cognitionem posse docet et ipse Plato in theaet.

84.º Quae cum ita sint, ultra in Platonis, aliorumque philosophorum graecorum et orientalium sententiam venimus, qui optime cognitionem verbum vel discursum internum idest logos discrunt; eseque propterea fuerunt laudabiliter Ecclesiae Patres secuti, et praesertim e. Augustinus et s. Thomas, qui menti ceu eius cognitionis essentiam et radicem iudicium adscripserunt. « Mens ait s. Augustinus, servatur ut iudicet » (1). « Ad cognitionem, inquit s. Thomas, duo ceucurrere oportet scilicet apprehensionem et iudicium de re apprehesa » (2). Caetera loca transgredimur, ubi ipse Angelicus docet, cognitionem sine phantasmate cui lumen intelligibile, vel idea existentiae applicatur, numquam oriri.

Eiusmodi porro applicatio quid est aliud quam verum iudicium, quo rei existentia primo affirmatur, atque ratio aliis itemque aliis initiatur ac ditescit cognitionibus? Nil ergo mirum si Locke nomen cegnitionis illis notionibus abnuerit, quae sine iudicio fierent. Quantam igitur vero abscedit Galluppi, qui perceptionem intellectivam sensibilium nullum includere iudicium opinatur! Quantum et ipse Volfus itidem deceptus est, qui notionibus intuitionis pura mente conceptis et oculis iudicium sustulit, idque solis notionibus symbolicis, idest verbis signisve prolatis, ingessit; ac si aliud sit in idea, aliud autem in verbis (3). Quam demum fere omnes logici fallantur, qui ideas iudiciis praeponunt, perinde quasi ideae sine praecunte iudicio adipisci possint.

85.° Neque hace parvi adeo momenti res est, quemadmodum pluribus sciolis videretur; sed quam maximi aestimanda, quippe quae, si recte sequatur, ad radicem intelligentiae nos conducat. Exemplo sit s. Augustinus, qui cum vidisset cognoscere idem esse ac iudicare: iudicare autem regulam quamdam exposcere immutabilem, mentem

tionem divinam, quam humanam vere iudicantem vel loquentem. Quod clarius s. Thomas expressit, cum docuerit cognitionem sive in mente divina, sive in humana, in verbum necessario prodire, quamquam inter Verbum divinum et humanum infinitum habeatur discrimem.

- (1) De Trinit. L. IX, c. V. De verit Relig. c. XXIX -.
- (2) De verit. qq. X, a. Vill —. Tota ferme foret Summa Aquinetis exscribenda, si quae hic nobis favent, excerpere vellemus: ipsam adeant qui maiora optant, in logica apposite ostendemus quomodo idea formam includat judicii idealis —.
- (3) Galiuppi Sagg. Crit. sulla conosc. etc. Volfius psychol. ration. §. 396, et psychol. emp. §. 394. —. Falsa igitur est ideae definitio, quam Fortunatus a Brixia allique tradiderunt, obiecti alicuius genuina imago, quam mena immediate contemplatur, quia tamen de re ipsa quidquam a nobis affirmetur vel agetur —. Non equidem inest ideae iudicium de rei subsistentia, vel primitar, sed iudicium existentiae idealis vel possibilis.

super excedentem; et divinam, inde deduxit mentem divina veritate informari, neque de veritate, sed iuxta ipsam iudicare (1). Cum autem respectu nostri necessitas iudicii ex eo tota procedat, quod nibil cum ideale, tum reale concipere, quin utamur idea entis, valeamus, patet, polytheismum vel pantheismum nobis ingruere, si vel quidpiam idealis ant realis sine idea entis applicatione et usu, sed simplici et immédiata intuitione, aliquid cognosceremus.

86.º Cave autem dicta ita accipias, ut ideis actum iudicii censeas contineri, uti neoterici pantheistae obganniunt, quibus idea seipsam affirmat et iudicat. Non enim iudiciim, in quantum actus subiectivus vel verbum animi est, sed obiecta vel elementa iudicii in ideis, imo ipsae ideae sunt; sin autem non ideam, sed ipsum actum subiectivam cognitionis intelligis, tunc iudicium actui subiectivo cognitionis identificatur, quia idem ipse est, nen vero ideis quas actus iudicii tantum spectat.

Demum, praemonendum etiam ducimus, ideam entis quippe simplicissimam nullum iudicium, sed puram mentis intuitionem postulare, qua directe et immediate ipsa cernitur veluti praedicatum universalissimum iudiciorum. Hace tamen suo loco dicentur prolixius.

#### **ARTICULUS TERTIUS**

#### DE ELEMENTIS COGNITIONIS BUMANAE

87.º Ut quae de cognitionis humanae constitutione hactenus dedimus magis clarescant, abs re non crit singula, quibus ipsa componitur, elementa percensere; co vel maxime quod nunc temporis philosophi hinc inde doctrinis sensationis et cogitationis distracti, in rationalismum conspirent, cum ingenti Religionis et rationis iactura. Docetur enim identidem cognitionem ex ipsa sensatione, vel ex innata animi virtute, ceu ex ramulo folium afforescere, quin ei necessa sitaliud quidquam obiectivum suffici elementum, que mens in cognitionem erumpat. Uterque ciusmodi error tam sensistarum quam subiectivistarum confestim subructur et concidet, vix dum cognitio rectae fuerit analysi subiecta, riteque evoluta.

86. Quaevis cognitionis species duobus semper distinctis elementis coalescit: subjecto videlicot cognoscente, et objecto cognito, que-

<sup>(4)</sup> De ver. Relig. capp. XXX, XXXI. — s. Thomas qq. disp. q. XIX, art. 1. — Iudicio identidem Patres et philosophi uni sunt, quo cognitionem a sensatione dividerent, cosque adorirentur, qui nensibus cognitionem donabant; ac si dicerent, si sensibus non insidet iudiciam, quomodo cognitio inhaerebit? Conclusio utique inelactabilia.



rum alterum sine altero impar est cognitioni gignendae. Cum autem uniuntur ut cognitionem pariant, non ideo aliquatenus simul commiscentur, vel mutantur; sed invicem tantum osculantur, ac fore tanguntur, unoquoque in suo esse interim permanente, sic ut neque subjectum in objectum, vel objectum in subjectum ullatenus irrepat: oppositae enim sunt prorsus naturae, et in se invicem ita adversae, ut essentialiter repulsentur (1). Adeo ergo impossibilis est eorum commixtio (2).

Eiusmodi elementorum duplicitas, quo est intellectu facilior. cum de cognitione realium agitur, eo est captu difficilior, ubi sermo de cognitione idealium instituitur. Norunt enim et dementes, lapidem, feram, avem, aliaque realia, haud aliquid mentis ea cognoscentis esse, neque ex ipsa enasci. Contra innumeri propemodum, recentiore praesertim aetate, alias rentur quoad entia idealia, puta lapidem, feram, avem idealem, quae propterea quia mente dumtaxat continentur, ea totidem mentis partus esse et progenies arbitrantur, ac si mens nedum actum cognitionis, sed et obiectum eiusdem sibi progigneret. Huiusce perabsurdae opinionis ii omnes accusantur, qui ideas aliud quidquam non esse, quam animi modificationes, elementa phosphorica, nervorum vibrationes, cerebrales digestiones, menogrammos, signa hieroglifica, evanidum vaporem, comminiscuntur. Verum deliria adeo expudorata minime isti effutivissent, si accuratius naturam entium idealium infinite realibus excellentiorem perspectam habuissent; in quam alibi opportunius nobis eloquendum erit.

89.º Interea ne hactenus dicta, ut nullius momenti in re philosophica parvipendantur, ostendum est, quo demum eiusmodi elementorum dualitas nos perducat: hoc enim pacto propius ad culmen protologiae, in quod contendimus, accedemus.

Diximus, quod cuivis cognitioni necesse sit obiectum adnectere. in quo mens terminat. Ergo etiam primigeniae ac radicali cognitioni suum est obiectum tribuendum. Porro menti omnibus cognitionibus determinatis evacuatae quid amplius superest? Relinquitur profecto sola potentia cogitandi actibus secundariis expoliata, qua mens. etsi

<sup>(1)</sup> S. Thomas S. I. LXXXIV, II, had in re egregie soribit: « actus cognitionis se extendit ad ea, quae sunt extra cognoscentem. » Deinde prosequitur Empedoclem perstringens, qui, ut mos est subjectivistis, docuerat, intellectum per suam essentiam res cognoscere, ideoque omnibus rerum elementis

Tamen philesophi germanici in id semper adnituntur, ut cognitionem the objecto et subjecto sibi confingant, quod certo est, diceret Plantere piscari. Enimvero cognitio sine objecto, cognitio non est, sed mestio quam isti se transcendere stultissime putant.

nil amplius determinati percipiat, novit tamen aliquid saltem adhuc fieri posse, novit quid sit ens in universali. Ergo primigenium mentis obiectum est ens universale, cuius intuitu, primo animus intelligens constituitur.

Quod funditus prae caeteris perviderat Doctor Aquinas, qui passim ostendit in Summa, intellectum hominis ipsum esse intelligibile in actu cognitionis adeo ut intellectus idem sonet ac intellectum idest res intellecta. Quo fit ut multa ipse de utroque univoce praedicet, propter utriusque arctissimam unionem; ut cum dicit « intellectum per se intelligi » minime certe loquitur de potentia intellectiva, quae lumine intelligibili percipitur, sed de obiecto intellecto, idest lumine intellectus, quod revera intrinseca luce conspicitur, neque eget aliunde illuminari (1).

Hinc est quod idem Doctor ad primum obiectum mentis sese sustulerit, atque inde immediata et directa luce entis idealis mentem oriri (2) primoque intelligere ferme perspexerit: cuius doctrinae ideologicae utinam numquam philosophi obliviscerentur, neque eam in pravum sensum improbiter detorquerent. Tunc enim prompta et perentoria praesto eis esset ratio ad neotericos subiectivistas, formalistas, et rationalistas, quos tantopere exhorrescunt, confodiendos. Interim nos iterum inde colligimus — principium formale cognitionis ideam entis esse, eiusque usibus cognitiones peculiares efformari —.

# ARTICULUS QUARTUS

#### LEX ONTOLOGICA SYNTHESISMI INTELLECTIVI

- 90.º Facto duplicitatis elementorum cognitionis solide constituto, operae pretium ducimus naturam relationis qua obiectum subiecto cognoscenti affingitur, penitius perscrutari.
- (1) S. I. LXXVI, VI. ubi scribit « intellectus in actu quodammodo est intellectum in actu »: et S. I. LXXXVI, I, saepe adhibet vocem intellectus pro lumine vel obiecto intellecto, ut magis ostendat intellectum sine obiecto intellecto perperam desiderari —. Huius sententiae omnes Patres extitere, quos longum nimis foret hic singillatim adducere. Audiatur tamen Scotus: « intelligentia creata est effectus obiecti intelligibilis » I. dist. 5, 6, ad 3. Cui iterum adhaeret s. Thomas: « omne cognoscens per virtutem cognoscitivam coniungitur obiecto ». Contr. Gent. c. LIX et ibid. c. IX. refutat Averroem, qui more germanorum, puram potentiam intellectualem absque obiecto animae concesserat. Eiusmodi synthesim intellectivam, etsi subobscure, cernimus tamen delibatam in Prot. Ermeneg. Pini.
- (2) Neque, mentis originem ex idea entis deducentes, quidem comminisomur. Vadem habemus popellum, qui credit, mentem sine lumine rationis neque existere neque intelligere posse.



Is at speris tres entium relationes praenotandae occurrunt, idest relationes extensionis, sensilitatis, et entitatis, quibus universa mundi mechina firmiter contexitur, atque continens entium catona conmectitur.

Relatio extensionis interiicitur corporibus quae mutuo comparatur, metiuntur, arcteque simul uniuntur, cum extensio unius exigitur, vel adhaeret, aut repit seque insinuat extensioni alterius. Einsmodi relatio vocatur physica, mechanica et geometrica.

Relatio sensilitatis ea est, quae inter corpora, non qua extensi, sed qua sensibilia aut sensifera, et principia sensitiva interest, quaeque dicitur — relatio termini ad principium —. Talis est relatio qua spiritus sensitivi corporibus copulantur, et vita snimalis eiusque modificationes sensitivae nascuntur. Non enim spiritus coniungitur corpori, ut extensum extenso, sed ut sensitivum sensibili seu sensifero, atque ex eius unione sensus vel sensitivitas fondamentalis resultat.

Exinde elucet ne sensitivitatem corpoream quidem posse sine termino sensifero quocum uniatur, subsistere; ideoque principium sensitivum a termino sensibili, vel sensifero divellere, idem profecte esse, ac idem principium sensitivum enecare. « Sensibile in actu, seposite s. Thomas, est sensus in actu: secundum vero quod sensibile a sensu distinguitur est utrumque in potentia » idest haud amplius subsistet, nisi in mente tamquam possibile tantum (1). Adest ergo inter principium sensiferum et terminum sensibilem unio vel synthesis quaedam arctissima ac mysteriosa cui tota insidet et alitur vita animalis. Quamobrem relatio sensilitatis est vere vitalis.

Demum superest relatio entitatis caeteris relationibus solidior et excellentior, quae neque extensioni, neque sensibilitati, sed entitati rerum exclusive appingitur; ideoque eas in ratione entis mentibus unit (2). Ut enim res menti adstent, eique adiungantur, opus certo non est eas vel extensas, vel sensibiles, sed entia solum esse. Quapropter mens tam corporalia, quam spiritualia, tam realia, quam idealia, tam aeternum, quam finitum indiscriminatim cognoscit, quam haec omnia entitatem praesseferunt. Sit ergo quidpiam, quod verum dicatur ens, et eo ipso obiectum mentis fieri potest, quam proptarea relationem, intelligibilem merito dixeris.

<sup>(1)</sup> Coutr. gent. L. I. II. et S. I. LXXXIV, VI — . Item alibi tradit sentire non est sine corpore S. I. LXXVI, I.

<sup>(2)</sup> S. Thom. S. I. LXXIX, VII a intellectus respicit suum obiectum secundum commumem rationem entis. » Item de ver. I. — S. I. LV, I. et alibi passim. Qui assentitur S. Bonav. Itim ment. in Deum c. III. Intelligere neque ex ambiençamente, neque ex obiecto secreim sumptis, sed ex corum unione aqui, expresse item docet s. Thom. S. I. LIV, II. ad 3.

Nil ergo remanet dubii, quin lex ontologica synthesismi entium toti naturae dominetur, resque simul alliget, ita tamen, ut corporibus sit lex synthetica spatii, principiis sensitivis et terminis sensiferis lex ontologica sensilitatis, intellectivis autem eiusque obiectis lex synthetica entitatis, vel intelligibilitatis, vel obiectivitatis, quarum secunda est prior, universalior et nobilior prima, iisque duabus ultima sive universalitate, sive dignitate praestet.

91.º Huiuscemodi relationes, ut quisque cordatus certe perspexit, iure ontologicae dicuntur seu ex speciali entis natura necessario promanantes, sine quibus de ente corporeo, sensibili et sensitivo, intelligente et intellecto conclamatum foret, quia unumquodque ens sua exueretur natura, et annihilaretur. Quod clarius ex ontologia constabit.

92.º Iamvero, ut quo caepimus reducamur, quid ergo nobis est inde concludendum? Habemus profecto necesse inde incluctabiliter inferre, nedum cognitionem humanam, sed angelicam quidem, et ipsam divinam obiectum, vel intelligibile distinctum, sibique tamen unitum item expostulare si ipsis inest veri nominis cognitio, realiterque existunt et concipiunt. Quoad angelos nil subest mirandum, cum ipsi quoque, ut loquuntur theologi, idem lumen divinum etiamsi nostro intensius et validius participent; nec nisi delirantes asserere auderent, angelos aeternas, quas intuentur, veritates, sibi propria virtute progenuisse, et nullimode lumine eguisse divinae intelligibilitatis . Hac enim in hypotesi absurdissima angeli tot evaderent dii; quod impium dictu est. Atque hinc est, ut s. Thomas absolute docuerit: a in omnibus substantiis intellectivis invenitur virtus intellectiva per influentiam divini luminis » (1). Item « habens intellectum est intelligens: intelligitur autem id, cuius species intelligibilis (obiectum, vel idea) intellectui unitur » (2).

Par ergo et homini angelus quoad derivationem luminis divini, quo cius intelligentia illustratur, etsi sub ahiis modis; eadem propterea et lex synthesismi intellectivi.

# (1) S. I. LXXXIX, I.

<sup>(3)</sup> Contr. gent. c. LIX. Ne cuncta, quae huc referri possent ex Angelico Doctore, coagerantur, conferantur qq. S. I. LIV-LV-LVIII — S. I, II, LI, 4. ad 2. — S. I. LIV, III. — ubi et identitatem luminis divini ideat entie vel veri angelis aeque ac hominibus derivati, et modum utriusque participationis, et cognitionum differentias inde emergentes, aliaque plura id genus magistraliter et doctissime explanat et commonstrat; quibus indubitanter subjectivinere et commoneri, et erubescere, et resipiscere, orique manum sibi imporpore deberent. De S. Aug. nil dicam cum eius opinio de angelorum cognitione sit in scholis vulgatissima.



93.º Unicum dumtaxat ens existit, cuius esse est eius intelligere, neque ei opus est aliunde obiecta intelligibilia mutuari: proptereaut aeternum est, sicut aeterna sunt intelligibilia eius naturae identica. Verumtamen id minime impedit quominus lex ontologica synthesismi intellectivi ipsum Deum quoque non adstringat, atque in ipso distinctionem subjectum inter et objectum intelligibile ostendat. Verum enim vero, dicitur ac firmiter creditur quod ab aeterno Deus Pater seinsum intellexerit, eoque suae intellectionis acternae actu gennerit et ctiamnum generet Verbum a se distinctum personaliter, quod paternae cognitioni vel intellectioni ceu obiectum, vel cognoscibilitas, et intelligibilitas est. Nedum igitur ratione, sed et mysteriis arduis, ac fide notius credendis quam ratione pervestigandis, in thesim impellimer qua tuemur: - terminum, ut sic dicam, cognitionis paternae vel eius obiectum esse quidem a Patre seu a subiecto cognoscitivo realiter quoad personam distinctum, ut revera Verbum se habet respectu Patris (1) -. Ecquis itaque non demiratur amplissimum cognitionis synthesismum, qui ne Deum quidem excludit? Ast quid mirum, si lex eatologica est, et essentiae entis intellectivi cuiusque generis intrinseca? Non ergo defectus, sed dos et qualitas necessaria ipsa est, sine qua vel Deus ipse sua destitueretur intelligentia.

94.º Hisce adeo inconcussis argumentis edocti, item atque item persuademur, si quid homini vix genito infuit cognitionis, id fuisse a lumine divino, vel idea entis partum, in cuius ideae naturam et originem, et officia magis pernoscenda sensim moveamur, ut ipsam clare tandem detectam, in basim universalem protinus et laetantes iaciamus, ipsique cognitiones, ideas, veritates et scientias superstrumus, quo ingens aedificii philosophici moles firmius solidetur et tota in aureum cacumen ad veritatem completam et subsistentem usque pertingens circumnectatur. Quod opus ne quis expavescat, praecursores in hac palaestra Patres ac plerosque maioris subsellii philosophos ostendemus, quos neminem taedeat aut pigeat persequi, iterque cursui relictum alacriter emetiri.

<sup>(1)</sup> Lex ontologica synthesismi intellectivi equidem in divinis contingit, licet alia prorsus ratione. Nam obiectum immediatum mentis humanse est idea rei, ideoque ideale tantum et a mente omnino distinctum et diversum. Contra obiectum Paternae intellectionis est realissimum, et personale, distinctum realiter a Patre persona, non divisum natura: quare dicitur alium esse Patrem, alium Filium etc., non aliud Patrem, aliud Filium, quia utriusque unica est natura et essentia. Habetur ergo distinctio personalis, quae synthesismo intellectivo sat superque est.

### ARTICULUS OUINTUS

QUAERITUR AN PRAEFATA COGNITIONIS ELEMENTA SINT ADRO INVICEM
CONNEXA, UT NEQUEANT SEORSIM EXISTERE

95.º Quaestio protinus dirimetur, si quae de ontologico mentis cum suis obiectis synthesismo diximus bene animum pervaserint.

Atque in primis ad mentem humanam quod attinet, quisque tutissime iam diceret, ipsam corruere planeque destrui, si omnibus obiectis, et quidem omnium primo, videlicet lumine rationis, vel idea entis, privaretur. Contrario enim modo mens concidit quo oritur; Quare si in splendore luminis rationis ipsa oriebatur, ergo eiusdem luminis subtractione peribit (1). S. Thomas quippe quam saepissime ideas vel species intelligibiles vocat formam facientem intellectum in actu (2). Item alibi loquens de lumine intellectus agentis expresse id appellat formam intellectus, quia forma est quo agens agit (3). Denique identidem inculcat « intellectum esse vim passivam respectu totius entis universalis, vel luminis rationis » (4). Hinc solemne illud Scholarum — ens eo ipso quod intelligitur a mente dat illi intelligere et esse —.

- 96.° Eiusmodi contra non est exitus obiectorum, vel intelligibilium, quae etiam post subtractionem perseverant, non equidem in se,
  quippe quae alicui menti semper uniri petunt, sed in mente divina
  confluunt, ceu in subiecto aeterno, quae logos infinitum dicitur quo
  rerum exemplaria recipiuntur. Quod adeo verum est, ut Platonici,
  naturam intelligibilium probe noscentes, intulerint existentiam mentis
  aeternae in quam, ceu in proprium fontem, ideas reducerent (5).
- (1) Luculenter idem colligitur ex Aristotele, De gener. anim. L. II, c. III. De animal. L. II, c. X. Ethic. L. X. c. VIII, quibus in locis loquitur de insidentia luminis divini in mente, cuius luce exorditur mens et illuminatur, coque subducto confestim tenebratur et evanescit, sicut ingruentibus umbris visio. Id tamen non obstitit quominus haec doctrina de mentis humanae origine ex idea entis tamquam aliud inventum rosminianum a quibusdam nugacibus non adspernaretur. Tanta est ergo impunitas garriendi! et quam licenter!
  - (2) S. I. XV. II.
- (3) S. I. LV. I. S. II. II. CLXXI. II. S. I. LXXIX, IV, ubi docet lumes intellectuale « per modum formee permanentis menti inhaerere » forma autem est id quod primo cadit in rem vel actus eius. S. I. LXXVI, I.
  - (4) S. I. LXXIX, II.
- (5) S. Thomas fere ubique agit de eiusmodi platonicorum argumentatione, qua ex consideratione idearum in substantias separatas sustollebantur, qua-



Ecquis enim serio dixerit omnibus oculis animantium hominumque effossis aut obductis, vel utcumque obcaecatis, coelum simul advesperascere solemque excidere? quamquam recte e converso dicatur, visionem oculorum impediri si pupilla luci occludatur? Hace sane omnibus perspectissima sunt, neque nobis est cur multis hic teneamur; eoque magis quod de divinis idea um characteribus in ideologia aliquid dicturos esse iam in prolegomenis spoponderimus.

Praestat tamen denuo admonere, sermonem hactenus esse de intelligibilibus seu de ideis institutum, quae tamquam vera et immediata obiecta menti intersunt, multumque proinde discriminantur ab entibus realibus, quae non intellectui, sed sensui immediate communicant, et improprie obiecta vocantur, neque eorum subsistentia propterea menti divinae insertur, licet ab ea dependeant. Sin autem quidquam de modo huiusce divinarum idearum participationis exoptandum nobis remansit, id alibi subiungemus. Interea tamen loci sufficist adstruxisse, ontologicam mentis cum intelligibilibus synthesim, erumque ab illa independentiam, atque divinam originem: quod rursus multum nobis opitulatur ad naturam cognitionis luculentius capicadam, camque ab usu ideae entis vel luminis rationis derivandam (1).

### CAPUT SECUNDUM

#### DE VARUS COCNITIONIS SPECIEBUS

97.º Ne quidpiam praetergredi videamur, quod perspicuiori cognitionis naturae notitiae conferat, nobis in animo nunc est, cognitionem, quam 1.º a sensu iam discrevimus, 2.º et in facultate iudicii potissimum collocavimus, 3.º eamque duplici item constare elemento sat evicimus, modo in species partiri, ut quid intellectus, quidve sensus, et quid demum ratio afferant, penitus determinetur, sicque modus etiam formationis cognitionis cuiusque naturae innotescat.

98.º Cognitio primario distinguitur in intellecticam sive puram, intuitivam, a priori, obiectivam; et in rationalem, seu materialem,

rum participatione homines ideas nauciscuntur. Hos Angelicus reifeit estendens, mentes nostras lumine divino, et non chimaericis substantiis separatis irradiari. Deinde ne praeoccuparetur fortasse substantias separatas platonicorum esse angelos, ipse data opera docet, intelligere angelorum net eorum esse, vel substantiam vel essentiam esse, ideoque et ipses angelos divina luce intelligere, secus homo ad imaginem potius angelorum, quasa Dei factus esset, si ab angelis suum musuaretur lumem rationis.

(4) Tautum abest ut haec tam magni facienda in omnibus ideologiae tractatibus discutiantar, ut potius ridicula plane et ne vix quidem digna elecubratione anularum existimentur. non puram, perceptivam, a posteriori, subiectivam. Huiusmodi divisio tam a diversis mentis facultatibus, quae quoad priorem pure intellectivae, quoad posteriorem rationales sunt, atque potentiis quidem sensitivis per materiei exhibitionem adiutae; quam a diversitate obiecti, quod primis ideale, secundis reale est, depromitur. Hinc prioris generis cognitionibus componitur scientia, quae, ut mos est loquendi Scholarum, de necessariis est; posterioris vero conficitur experientia vel opinio, quae contingentibus inhaeret. Neo-platonici qui praefatam distinctionem cognitionis pepulerunt, arbitrantes nonnisi harum primam haberi, in pantheismum idealisticum ideo offenderunt.

- 99.º Utraque cognitionis species in directam vel spontaneam, et reflexam vel voluntariam subdistinguitur, prout vel directe obiectum apprehenditur et percipitur, vel in ipsum magis elucidandum animus rursus convertitur. Quantum philosophis haec altera cognitionis subdivisio interest, videbitur in theoria erroris, cui cognitio tantum reflexa subesse potest. Alias hominibus veritas omnino abriperetur, campusque cederetur scepticis.
- 100.° Non est pariter hic nobis praetereundum cognitionem puram interdum positivam vel negativam esse, seu vacuam, prout modos et qualitates determinatas rei cognitae, vel puram eius existentiam solum perhibet.

Hoc pacto cognitiones perceptivae, positivae; cognitiones autem ratiocinio comparatae, puta cognitio Det, eiusque arcanorum, negativae vel vacuae dicuntur, quia suadent quidem Deum et mysteria existere, non tamen eorum existendi modum revelant. Quare obiectum earum est idea tantum entis eo modo determinata, quo ex mundi consideratione mirabiliumque complexu, eam sibi potest homo determinare, quin unquam ipsi licitum sit modum existendi naturae Dei internoscere. Quae distinctio scitu quoque illi necessaria ducitur, qui pantheismum deflectere vellet, atque praescriptis rationis finibus contineri.

Ex omnibus hisce cognitionis divisionibus primam ceu omnium maximam accuratius hic sumimus discutiendam.

#### **ARTICULUS PRIMUS**

#### DE ELEMENTIS COGNITIONIS INTELLECTIVAE VEL PURAE

101.° Sicut in quavis cognitione, item in cognitione intellectiva bina inveniuntur elementa: 1.° subjectum intelligens: 2.° et objectum seu idealitas rei. Quorum primum reale, secundum mere ideale et proprie dictum objectum est. Quapropter intellectus definiri consuevit — facultas intelligibilium, vel specierum intelligibilium, idea-



rum, vel indivisibilium = (1). Cum autem idea entis mater sit, fonsque idearum, intellectus potest iure etiam definiri = facultas intuendi ens ideale vel ideam entis =. Cui entis intuitioni si quis nomen cognitionis abiudicaret, ipsi non repugnamus, etsi intelligentia vi sui nominis intellectum includat, cum illa verius debeat forma cognitionis vocari. Hinc optime diceretur: forma cognitionis est ingenita, cognitiones vero sensibus ope iudicii adeptae.

#### ARTICULUS SECUNDUS

# AN COGNITIO INTELLECTIVA VEL PURA ALIQUO EGRAT RERMENTO SENSIBILI ET PHANTASTICO.

102.º Cognitio intellectiva ea nobis est quae in puras ideas defigitur. Verum ex ideis nulla est, etiamsi abstractissima, quae possit sine aliquo vestigio sensibili, puta imagine, verbo, signo aliquo menti humanae corpore detentae exhiberi. Ergo neque ulla fieri potest cognitio intellectiva absque adiutorio sensitivitatis internae vel externae. Exinde emergit necessitas animae modicissima luce instructae, corport uniendae, ut in species sensibiles convertatur, ac sibi species intelligibiles ope lucis ingenitae entis formet. Perbelle s. Thomas « est naturale homini ut scientiam per sensus acquirat, et ideo anima unitur corpori, quia indiget eo ad suam propriam operationem » (2).

Revera fac oblivisci signorum quibus ideae abstractae iustitiae, animalitatis, virtutis etc. revocantur, perperam adniteris eas tibi meminisse, aliisque manifestare, nisi prius signorum, pone vocabulorum recordaberis, quibus exciteris, tibique vehiculum sint, quo foras eas promas. Hinc dicit, s. Thomas quod ne Deus quidem homini viatori ideas immittit sine phantasmate, (exemplo sint prophetae), quia nunc eius cognoscendi modus est essentialiter relativus, et praesupponit terminos relationis, ideam entis videlicet et sensibilia. Vide tamen ne propterea cognitionem intellectivam cum perceptione rationali confundas; quia elementum sensibile prioris est occasio vel interna excitatio cognitionis obtinendae vel recordandae (3); elementum autem sensibile posterioris est materia cognitionis et extra-subiectivum.

Non ideo tamen phantasmata cognitionis intellectivae excitationi necessario semperque opus sunt, quippe quae animabus separatis haud

<sup>(1)</sup> S. Thom. in sum. 1. P. fere ubique id docet - Arist. De anim. III.

<sup>(2)</sup> S. 1, 11.

<sup>(3)</sup> Obtinendae si primo; recordandae si alias iam habitae fuerint. Id suf-

supersunt, sed tantum ab anima requiruntur corpori adnexa (1); deinde et ipse Deus sine phantasmate intelligit.

#### **ARTICULUS TERTIUS**

#### . DE ELEMENTIS COGNITIONIS RATIONALIS-PERCEPTIVAE

- 103.° Ea animi operatio, qua haud amplius idealem rei alicuius naturam directe intuemur, sed eius subsistentiam in nobis agentem cognoscimus, vocatur cognitio rationalis-perceptiva, vel perceptio intellectiva. Quantum eiusmodi cognitio ab intellectuali apprehensione distet, sedula eius elementorum analysi perspicuum erit (2).
- 104.° Ut primum sensibus quidpiam incurrit, confestim prorumpimus: — aliquid est quo afficior —. Porro tria habentur hac in propositione elementa: 1.° Sensatio, 2.° idea entis vel indeterminati si primo, vel determinati si iterum res percipitur; 3.° iudicium quo sensatio ideae entis unitur (3).

Quoad sensationem ne vel minimum quidem dubii est. Sed nec similiter ullus elementum ideale indeterminatum vel determinatum in-

- (1) Idem aperte ostendit s. Thomas S. III, XI, II ad I. qq. disp. q. XIX, art. 1., tametsi constanter affirmet nullam cognitionem homini viatori contingere sine conversione ad phantasmata. Vid. s. Aug. De Trin. L. 40, c. 5. Quod et de angelis in naturalibus constitutis dici posse innuit s. Thomas, qui crebro docet eos res cognoscere in propria natura per species innatas (S. I, LVIII, VII). Huiusmodi enim species totidem fortasse aunt angelis sensus activi (sentimenti attivi), quibus ipsi haud corporum actionibus, ut homines, subduntur, sed in ea potius agunt, et utuntur tamquam eorum signis; quae signa non experimentaliter acceperunt, sed originaliter ipsis a Deo indita fuerunt, quemadmodum, nobis congenitus est sensus fundamentalis animalis. Hoc sub respectu optime dicit s. Thomas « quod angeli non accipiunt cognitionem a rebus » S. I, LVIII, VI.
- (2) Et ipse s. August. cognitionem intellectualem a rationali perceptiva scite discernit. L. 12 Super Genes. Ermeneg. Pini, prot. lib. 1.
- (3) Conf. s. Thomas S. I, LXXXIV IH, VI VII, quibus in locis praeter multa affert rationem, cur sensus sit materia causae cognitionis, idest intellectus, eamque ex eo deducit quod intellectus sit tantum in potentia ad species intelligibiles, et in obiecto universali versetur, eique propterea opus sit sensibus, quibus lumen intellectus in species determinetur, atque proinde singularia, mutabilia, materialia, mobilia in immutabilibus et immobilibus attingantur. S. l. XII, XIII sit « cognitio quam per naturalem rationem habemus duo requirit: scilicet phantasmata ex sensibilibus accepta, et lumen naturale intelligibile ». Hinc Deus hominibus ideas supernaturales revelans sua omnipotenti virtute simul phantasiam percellit, atque ipsi signum excitat idearum quas intellectui inspirat.

ncias profecto iverit, dummodo probe consideraverit, numquam ipeum potuisse in actu sensationis proferre:—en ens aliquod — aut —ens tale adest —, quin notio entis, vel notio specifica rei menti praeluxerit. Etenim, quaerenti — quid sit res percepta —; — Sitne possibilis — ? — an post perceptionem cognitio eiusdem statim excesserit — ? Respondemus — rem perceptam his atque illis donari attributis; eam indubitanter possibilem esse, cum iam reapse existat; eiusque post perceptionem adhuc recordari —. Qua triplici responsione quam clarissime innuitur ideam rei interfuisse, in eaque essentiam, possibilitatem, atque rei permanentiam nos conspicere. Elucet igitur perceptioni rei interesse idealitatem vel possibilitatem eiusdem.

Iudicium demum ipsi etiam intervenire, in propatulo est. Qui enim rem percipit, praeter rei ideam, sibi quoque persuadet eam actu subsistere. Iam age, iudicium ex ipsa profiuit persuasione, quae in actum affirmationis resolvitur, qua enuntiatur idealitati congruere realitatem.

103.º Atque hinc eruitur: 1.º cognitionem puram et intuitivam entis idealis praevertere cognitionem perceptivam, vel affirmationem realium; 2.º cognitionem rationale-perceptivam fundamentum esse ac initium cognitionum adeptarum, quae licet abstractae ultimo in perceptivam redeunt (1); 3.° effatum peripateticum: — nil est in intellectu, quin prius fuerit in sensu - verum esse, dummodo sic interpretetur: - nihil materiale vel reale menti intelligendum afferri, qued per portas sensuum non introierit —; formam autem cognitionis intellectui originaliter insidere (2); 4.° ante perceptionem intellectivam rerum vere dici posse - humanam intelligentiam instar tabulae rasae haberi -, in qua nihil determinati est inscriptum, sed lumen indeterminatum (3); 5.º corpora immediata perceptione, non ratiocinio cognosci; 6.º neque ideo cum cognoscuntur, a mente creari, uti pantheistae transcendentales obganniunt; 7.º bina adducta elementa idest idealitatem et realitatem simul in ipsa perceptione arte consociari: hinc bruta sine ratione, et auimos sine corpore praedictae perceptionis intellectivae expertes esse; 8.º propterea esse, sentire, et cognoscere, tres esse activitates distinctas et inconfusas, quibus cognitio humana constituitur.

<sup>(1)</sup> Eodem modo accipi potest illud Aristotelis « principium nostrae cognitionis est a sensu » L. I. Metaph. c. 1.—L. II. Post. lex. 27. — L. III. De anim. — S. Bonav. Compend. Theolog. verit. c. XLV.

<sup>(2)</sup> S. Thomas contr. Gent. L. III. c. XLVI. — S. Bonav. Itin. ment. in Deum c. III.

<sup>(3)</sup> Arist. L. III. De anim. — S. Thomas S. I. LXXXIV, III, et alibi passim. — S. Bonav. Compend. Theolog. verit. L. II. c. XLVI.

### ARTICULUS QUARTUS

# ELEMENTA COGNITIONIS RATIONALIS-PERCEPTIVAE NON VOLUNTATIS INTELLIGENTIS, SED HUMANAE NATURAE ACTIONE NECTUNTUR

106.° Ut plurimum iudicia fiunt, cum eorum subiecta et praedicata invicem fuerint collata, ac singillatim expensa. Quibus peractis intelligentia, vel voluntas intelligens ea unit aut seponit. Contra in cognitione rationali-perceptiva. licet iudicio constituta, idea et realitas experta, ipsa agente hominis natura, immediate devinciuntur, quod fit tam propter unitatem animae sensitivae-intellectivae, quae partim in ens ideale, partim in ens reale dirigitur; quam propter identitatem entis, quod etsi intellectui sub forma idealitatis vel intelligibilitatis, sensui vero sub forma realitatis vel activitatis referatur, in utraque tamen forma semper adest ens ex parte mentis, ut intelligibile, ex parte sensus, uti activum. Quamobrem spiritus hominis simplicissimus, vix sensu percellitur confestim agens sensiferum enti ideali confert, associat, ac inde necessario perspicit — ens in seipsum agens—
idest ens nedum ideale, sed reale etiam atque activum. Haec quidem hactenus de perceptione intellectiva.

107.º Quibus ex rebus breviter disputatis poterit quidem intelligi, 1.º cur quandoque cogitatio obscenorum ac turpium nobis culpae minime vertatur, quia necessario cogimur phantasmatibus, vel sensationibus ideas copulare; 2.º cur delinquatur, cum quis lasciva aspicit vel auscultat, non tamen cum ea tantum videt vel audit. Priori enim in casu habetur cognitio rationalis-perceptiva naturaliter elicita, in posteriori vero cognitio reflexa voluntarie prosecuta (1).

#### **ARTICULUS QUINTUS**

# NUM ALTERA EX ADDUCTIS COGNITIONIBUS ALTERI PRAESTET; OUABOUR BARUM SIT HUMANAE NATURAE APTIOR

108.º Cognitio intellectiva, seu intuitiva vel formalis, quaedam nobis est directa, immediata et immobilis idearum contemplatio, quae bifariam, in imperfectam videlicet et perfectam dispescitur, quarum altera homines, altera decorantur angeli.

(4) Qui igitur pravam conantur cogitationem excutere, sensationem vel
 phantasma prius depellant: alias cogitatio intellectus persistet. Vid. s. Thom.
 S. I. LXXXIV, VII. — Arist. L. III. De anima. Ratio ex ipsa eruitur cogitatione
 perceptiva, quae optime definiretur = apprehensio relationum inter sensationes et intellectiones = Recolantur iam aliata de phantasmatum necessitate.

i

Cognitio intellectiva impersecta plurimi equidem est, quippe quamentem humanam aeternis ac necessariis rebus intelligibilibus adiungat, eique essentias et universalia entium exemplaria conspicienda exhibeat. Id tamen redolet desectus, quod nequeat subsistentiam vel realitatem rerum monstrare, qua speculatae essentiae veluti impinguatur, et exinde affectus movetur voluntatis sese in realia potius, quama ad inoperosa idealia porrigentis.

Quocirca cognitio intellectiva imperfecta cognitione rationali-perceptiva, et rationali-discursiva minus aestimatur. Equidem verum est cognitionem perceptivam etiam intellectivam vocari, sed eo sensu que intellectus praebeat rationi medium iudicandi.

. Item cognitio intellectiva perfecta haud puris ideis rerum immeratur, neque essentias communes et universales tantum intuetus; sed ope quarumdam specierum innatarum ac angelicae intelligentis connaturalium, una cum ideis etiam realia respectiva distincte a singillatim percipit, multoque seorsim in unica specie intelligibili perspicue aspicit, abstracta in concretis, composita in simplicibus, corollaria in ipsis illico introspicit principiis; essentias rerum absque discursu, compositione vel decompositione extemplo apprehendit (1): paucis, angelus, quae sibi sunt captui accommoda non frigida intuitione, neque empirico subsidio, aut comparatione, analysi, synthesi, reflexione, ratiocinio, aliisque facultatibus, sed simplici, spontanea, directa, quieta et completa intellectiva perceptione conspicit, et quai imagines in speculo legit sine labore et difficultate. Huiusmodi em cognitio intellectiva nobilior est, ut perspicitur, cognitione rational sive perceptiva sive discursiva, cuius obiectum nec adeo bene. ac facile, prompte, perfecteque concipitur.

109. Ad id vero quod secundo quaeritur, nullum dubium est. quin cognitio rationalis perceptiva et discursiva sit pronior homisi aptiorque altera. Ipse enim non secundum partem sui, ut in cognitione intellectiva se gerit; verum secundum totam suam naturam debet

(1) S. Thom. S. I. LV, III. — LVII, I, II. — LVIII, II, III, III, IV. Vide mexistimes angelos vel omnes ideas habere, vel omnia obiecta realia cognescere alicuius ideae correlativa, sed es tantum percipiunt, quorum eis lucide ingeruntur species intelligibiles a supremo mundi conditore, « cuius sola essentia, ait s. Thomas, est similitudo omnium, et per eam omnia (Deus) cognoscit non solum quantum ad naturas universales, sed etiam quantum singularitatem: ita angeli per species a Deo inditas res cognoscunt, non solum quantum ad naturam universalem sed etiam secundum earum singularitatem, in quantum sunt quaedam repræsentationes multiplicatae illius universales ». Ex quibus elucet s. Thomam adstruere quidem argelos realia per species cognoscere; non tamen omnia; corumque co plum. quo angelis species universaliores infiguntur. LV. III.

t potius agere, tam intellectivas quam sensitivas simul facultates, exercens, cum eo ipso fuerit corpore animaque constitutum, ut integrum et completum exerat cognitionis actum, cuiusmodi est cognitio rationalis perceptiva (1). Quare enectos saepe ac squallidos videmus qui idealibus speculationibus haerent diutius suspensi, eo quia non totalitate, sed dimidio suae naturae, idest solo intellectu, violenter fere operantur.

110.° Interest nihileminus inter humanam et angelicam cognitionem radicalis identitas, quatenus uno ipsoque lumine divino utraque conficitur, quamquam eiusmodi luminis participatio intensitate et modo utrinque valde differat. Numquid enim notum hominibus latet angelos?

Nonne rerum veritatem uterque agnoscit, angelus et homo (2)? Qui autem fleri poterit, ut veritatem uterque videat, quin eadem illuminetur veritate, quae cum unica et indivisibilis sit, omnibus intelligentiis, quarum objectum ipsa est, fundamentaliter saltem non illuceret?

# CAPUT TERTIUM

# SYSTEMATA QUAR AUT UNUM AUT ALTRUM COGNITIONIS RATIONALIS-PERCEPTIVAE ELEMENTUM PRAETERBUNT

111.º Nihil habetur in tota philosophia adeo omnium suffragiis exceptum, quam distinctio formae et materiae, quibus sociatis rerum prodit cognitto, neque est, quod plurimum mireris si memineris etiam sensistarum et idealistarum putidissimos idem docuisse (3). Id tamen non obstitit, quominus commoneflerent, ac talia sibi concinnarent systemata quae utriusque originis rationem non praebent. Quamobrem, quaedam eorum elementum formale, quaedam vero elementum materiale praetergrediuntur. Haec successive et quasi cursim perstringimus (4).

## ARTICULUS PRIMUS

# SYSTEMATA EMPÍRICA

112.º Ex systematibus quae sola materia includuntur, increbescunt sensismus, subiectivismus, formalismus et panpsychimus, quibus

(1) S. I. LV , I.

i

2

Ì

10 TO 10

- (2) S. Thom. S. I. LV, 1-II. S. Dion. De div. nom. c. IV.
- ; : (8) Ex sensistis Locke, Condillac etc.; ex idealistis Kant, eiusque sequaces atque antiquitus et ipse Epicurus et Chrysippus.
  - (4) Praetermissio elementi materialis et subientivi, dogmatismo, elementi autem formalis et oblectivi, scepticismo favet.

nullam cernimus lucem vel formam intelligibilitatis, sed caecam et incompertam sensus materiam (1). Sed iam ad singula pergamus.

# , §. 4. Sensismus .

- 113.° Ia sensistis Voltaire, Maupertuis, Cabanis, Holbach, la-Mettrie, Bonnet, aliosque saeculi elapsi pestilentes materialistas confetatione indignos minime computamus. Ideo haud cum ipsis, sed can Lockio et Condillaco potissimum nobis est hic congrediendum. Hi. nescirem num mentis levitate, vel ancipitis semper ae incerti Aristotelis auctoritate capti, mentem veluti tabulam rasam nullo ideali lomine illustratam posuerunt, cui si postbac ideae exurgerent, a sessibus, quibuscum communicat, eas deduxere; a quibus sensibus meas vix avelleretur protinus cognitiones, et ipsas facultates cognoscitivas amitteret. Iis cohaerenter perabsurdam anthropogoniam texuit ineptisimus Bailly, cui homo prius atlanticus quadrupes, in bipedem deiceps sese erexit, sentiit, postmodum cogitavit, voluit, locutus fuit. et rationalis evasit.
- 114. Haec partim cachinnis, partimque iam dictis de necessitate luminis rationis phantasmata sensus illuminantis, refeliere quis facile poterit: additis interea vel hisce interrogationibus: an sperandus sit aliquando quamdam belluarum sensitivitate animali, ut homines, pollentem, in rationalem sensationis transformatione conversam iri? num belluis potius quam angelis Decque debeant homines aequiparari? an ipsis persuasum sit, prius se animantia, postes lapsu temporis homines evasisse? (2) Nohis sat superque est meminisse sentire in infinitum a cognescere dissidere —.

### § 2. Subiectivismus.

- 115.º Subiectivismus error aevi nostri multorum est, qui anima arcanam adscribunt facultatem intellectivam, quae sine ullo luminis externi interventu, ingenita quadam subiectiva virtute ideas sibi sessim cuderit, neque propterea, haec facultas utpote primitiva, originalis, et indemonstrabilis, philosophicae est subicienda investigationi.
- (1) S. Thom. I, XII, 1, ad 2. ait « omnis cognitio est per formam ».

  (2) Sensistae et subjectivistae elementum formale renuunt ob rationen fortasse, quod opinentur, perceptionem sensitivam id esse, quod perceptio intellectiva; quae aliunde plurimum invioem discrepant. Perceptio enim intellectiva est = actus quo animus rem sensu perceptam ceu ebiectum, vei universalizzatio sensitivae; quia terminum perceptionis sensitivae peculiares et realem, in medio vei forma universali et ideali percipit.

ubiectivis cooptantur fere innumeri, et praesertim Galluppi, Marofini, Bonelli, Balmes, Mancino, Costa, Romagnosi, Mamiani.

116.º Quem errorem pluries sparsim explosimus ca praecipue rane, quod legem synthesismi intellectivi infringat, cum menti obieum cognitionis surripiat, coque surrepto, iam extabescit potentia
tellectiva: sin autem ista nobis supercesset, quod sanc non erit, tunc
tellectivis animae legibus circumducti nihil amplius cognosceremus
mectivi et externi, sed in nosmetipsos tantum intorqueremur, plane
mum externarum ignari. Demum, ut alibi videbimus, cum animae
multatem cognoscitivam indulgeant, non dirimunt quaestionem — quomodo cognitio rationalis formatur —, sed tantum eam instituunt.

# §. 5. Formalismus transcendentalis.

117.º Nil proinde mirum si ex subiectivismo formalismus transcendentalis eruperit, qui etsi materiam et formam cognitionis distinerit, utramque tamen in subiecto coercuit cognoscente, cuius facultatem intellectivam in formas primitivas, universales et necessarias divisit, quae sensationibus coniunctae obiecta cognitionis conficiunt phaenomenica tantum ac illusoria, eo ferme modo, quo trans spetulum imago, secundum variam speculi superficiem et positionem, formari appropinquari, distare, minui augerique videtur.

Cave igitur, ne nomine formae decipiaris, atque fortasse persuateuris, Kantium probe saltem agnovisse elementum formale cognitions. Nam formae kantianae subiectivitatem spiritus non excedunt, sque haerescunt ceu leges psychologicae, et actus subiectivi; quae formae, quamquam spiritui videantur obiectivae, omni tamen necessitate et universalitate ontologica carent, et magis materia sunt quam verae formae cognitionis appellandae. Forma quippe cognitionis unica st, obiectiva, intelligibilis, sicque universalis, ut nullo spiritu condudatur, sed omnibus indiscriminatim spiritibus intellectivis prolat. Utinam ipse, sicuti distinctionem materiae et formae recte perpexerat, naturam quoque comperiisset formae. Reiiciendus est ergo ormalismus quemadmodum subiectivismus, quo verbis solum ille bacedit, et verum elementum formale cognitionis pariter excludit (1).

<sup>(1)</sup> Habetur equidem distinctio cognitions in objectivam et subjectivam: et alio plane sensu. Nam prior ea dieltur quee simplex ens ideale, vel bésotum, puta ideam rei, respicit: posterior vero quae iudicium de rei absistentia, ac sensuum materiam importat. Hino hace distinctio acquivalet metalination in degnitionem puram et materiatam, de qua supra. In utroque seus aliud est semper subjectum cognoscitivum, aliudve objectum, vel objectivatum cognitum. Invicem objectum et subjectum latissime distingui docuit etiam s. Aug. De lib. arb. II, VII — XII.

### §. 4. Panpsychismus.

- 118.° Formalismum Kantianum alter Germanorum Amaedeus Fichte absolvit. Ipse enim cognitionem in varias formas subjectivas intellectus non ita pridem distractam, in unicam, primordialem ac puram activitatem cogitativam, recollegit, quae cum in seipsam inflectitur, conscientiam sui adipiscitur, et parit, ai is, vel creat ego, unaque non ego, vel mundum, imo ipsum Deum. Hoc est quod panpsychismus nuncupatur, propterea quod e cogitatione omnia trabenda fucatur, atque catenus menti sistenda, quatenus eiusmodi cognitionis conscientia, seu ego perseverat.
- 119.º Quo in systemate plura offenduntur reprehendenda . 1.º cogitatio primigenia, pura, simplicissima, vel, ut ipse ait, -- cgo universale et primordiale ponens seipsum - quod in terminis pugnat. 2.º reflexio cogitationis in semetipsam cum res facti sit et compertissima, quemlibet actum cognitionis sibi ignotum esse, aliumae expostulare actum excelsioris reflexionis, qui in seipsum retorqueatur, et sic deinceps de actibus in actus per continentes inflexus, quousque. ne in infinitum abeatur, sensim fuerit pedetentimque ad actum comitionis primum et directum perventum, cuiusmodi est perceptio iutelkctiva, cuius elementa originaria et primitiva sunt intuitio intellectiva entis, et sensus corporeus, ex quibus simul ipsa spiritus unitate coniunctis, prima profluit rei cognitio (1). 3.º emanatio cognitionis sui consciae in ego et non ego, cum contra ipsi cognitioni, ego et non ego ceu quid ignotum iam pracexistant, quibus cognitio non actum equidem existentiae, sed eorum intelligibilitatem solum adiangit, que pateant et intelligantur (2). 4.º exclusio non inquam solius forme cognitionis, quin et ipsius materiae, sive quod hoc systema undique idealisticis perscateat phaenomenis, sive quod omnem passivitatem spiritui auferat, pura eidem, utpote unico noumano, activitate relicta, quod sane falsissimum est, cum saepius spiritui contingat multimote pati, atque eius passiones ipsae in materiam etiam vertantur comitionis. De Fichte tantum nunc sufficit.
- (4) Reflexio cogitationis in semetipsam in id etiam impingit absurdi, quod elementum passivum activo identificet, propterea quia cogitatio reflectens cum cogitatione in quam reflectit, confunderetur.
- (2) Etiam: cum omnia ex cogitatione dimanent, manabit quoque aensatie, quae ac cogitationis partus haberetur. Sapit ergo hoc systema senstamus. Insuper, Fichte rei ignorantiam inscite pro eius non existentia sumpsit, ac inde est inconsulto etiam ratus, rem cognoscere idem plane esse ac eam creare. Quamobrem ego Fichte Braham Indorum caelum tarramque evomenti. vel Deo Pani omnia deglutienti, fere assimilaretur.

120. Alia praeterimus non equidem levioris momenti systemata empirica, quae a supradictis parum abscedunt, ipsisque seminaliter inseruntur, eaque in ideogonia fusius ventilabimus.

#### ARTICULUS SECUNDUS

.

k

l ı

# SYSTEMATA QUIBUS ELEMENTUM EMPIRICUM COGNITIONIS RATIONALIS-PERCEPTIVAE EXOPTANDUM EST

121.º Iam tempus est ut ad alteram systematum classem progrediamur, quae elemento materiali et empirico cognitionis perceptivae vacant. Eorum duo ceu capita quidem praeeminent; pantheismus scilicet realisticus vel metaphysicus, et pantheismus idealisticus vel logicus: uterque, ut suspicabatur, ab egoistico systemate Fichte progenitus; atque ambo etsi in puram cognitionem obiecto et subiecto destitutam adnituntur, eam tamen magis ex parte obiecti, quam subiecti describunt, eo quod sit impossibile cogitationem qua talem quomodolibet imaginari, quae, fac ut daretur, non equidem cognitio foret, sed sensatio: cognitio enim qua talis, vel pura, idest, sine obiecto et subiecto non est cognitio (1).

# §. 1. Pantheismus metaphysicus.

122. Pantheismus metaphysicus vel realisticus ille dicitur, qui enti supremo cum visibilia tum invisibilia constringit atque permiscet, adeo ut rerum generatio et corruptio nihil aliud sint, quam eiusdem entis supremi emanationes, et vibrationes, quae cum erumperent, generationes, cum regrederentur, corruptiones vocantur. Tam infandus error iam inde ex primaeva ferme mundi aetate serpsit, nobisque fuit sensim et multifariam deductus. Ex India in Aegyptum, illinc in Graeciam, et deinde in nostram digressus Italiam, in dies sensper fraudulenter erupit, et etiam nunc temporis sub nominibus transper dentalismi, ecletismi et ontologismi apud nostrates et exteros spargitur. Schelling primus ipsi manus admovit, ens quoddam altissimum, indifferens et uniforme excogitando, in quo omnia compingerentur, ac inde foras diffluerent; Cousin per triniformem perceptionem Dei, ego et non ego errorem adauxit: denique ipsum perfecerunt ontologistae, intuitum Dei creantis superaddentes. Qui tamen, licet in ad-

<sup>(1)</sup> Conf. s. Thom. S. I. LXXXIV — LXXXVI — LXXXVII — LXXXVIII — . Ibique cursim, qua data opera, exquisito sane iudicio, ostendit — animam humanam in praesenti statu cognitionem a sensu acquirere, eique operationi lumine intellectus agentis subveniri.

versa abeuntes, in eo conveniunt, ut sola mentis intuitione in Deum elatae, sensibilium perceptionem, nullo adhibito sensuum interventu, explicent.

123.º Quam multa hic ac impia peccantur, nemo, qui saperet, ignorat. Etenim 1.º existentia identitatis absolutae tamquam indistinctae entium congeriei, in absurdis habetur. 2.º intuitio huiusce identitatis, triplex perceptio, simultanea Dei ego, et non ego, et ipse denique Dei condentis intuitus, tria sunt plane supposititia, gratuta, atque uniuscuiusque conscientiae adversa. 3.º adeo nugatorium est, nos mentis quadam intuitione sensibilia ex sinu identitatis vel divinitatis per actum emanativum vel creativum haurire sine ullo sensus adiutorio, ut rudiores mirentur, id quosdam dixisse philosophorum ipsa reluctante experientia, qua videmus, ea tantum percipi, quae sensus urgent, ac sensibus ipsam cognitionis formam infinitam quibusdam quasi cancellis determinari et circumcingi, quibus latius patere menti vetitum est. Alias cur animae corpus adnecteretur sic artificiosum, si mundum sola mentali contemplatione, cui nullatenus suppeditatur elementum materiale, contueretur divinitate complexum?

# §. 2. Pantheismus logicus.

124.º Pantheismus logicus vel idealisticus, auctore maxime Georgio Hegelio, totus in eo agitur, ut ex uno omnium supremo, ideali tantummodo et abstracto, omnia eruat entium genera. Quod emanativum principium ideam nuncupant proteiformem propterea quia evoluta, naturae panderet varietatem, secum autem collecta spiritus evaderet; atque proinde qui ipsius emanationibus student, philosophiae naturae, eius contra regressionibus, philosophiae spiritus, eiusdemque demum naturae qua intrinsece constituitur, logicae navaat operam. In istius ergo ideae transformationes oculos mentis quavaat tollat, qui tam suipsius, quam caeterorum quaereret originem atque naturam; nam ex ea nedum lumen, inquam, quo res cognoscuntur, sed et vis, qua subsistunt, aguntque, erumperet. Ex quo efficitur, ut quidquam cognosci, ipsum sif esse, atque nihilum logicum nihilo aequiparatur physico.

125.º Disputandi causa si aliquid licuerit subiicere, haec animadvertimus. 1.º gratuito plane adseritur ideae eiusmodi existentia. 2.º Etiamsi ista daretur, eluceret equidem menti ut principium formale cognitionis, numquam ideo instar principii rerum emanativi, cum nullam constet ideis inesse creandi emanandique virtutem. 3.º His semel constitutis, realia sublectiva et extrasubiectiva per ideam effusa, obiectivarentur, cum totali ordinis physici iactura, atque socialis, qui non ideis, verum etiam rebus et vivis conflatur personis

reciprocis muneribus coniunctis. Nil ergo mirum si pantheismum logicum paullatim videris in immoralem quietismum, atque ad immisericordem degenerare indifferentiam, quae nullorum meminerit, ac ne suipsius quidem. Id etenim inducit obiectivatio in quam intenditur.

#### ARTICULUS TERTIUS

#### DE ORIGINE ET EXITU COGNITIONIS RATIONALIS PERCEPTIVAE

126.º Et quoniam duplex est cognitio rationalis perceptiva, altera interna, quae proprium corpus subiectivum, altera externa, quae corpus externum vel extrasubiectivum percipit quaestio etiam duplicatur. Prior, nempe perceptio interna, nullum dubium est, quin ea oriatur ut primum corpori anima intellectiva adnectitur, qua invitali unione anima se minime poterit quidem cohibere a corporis perceptione, quia quatenus rationalis debet rationali etiam vinculo cum eo uniri, et praecipue actu perceptivo, in quo principium insidet eius rationalitatis.

Perceptio autem rationalis externa interventu sensationis enascitur. Nam quemadmodum actu perceptionis primigeniae et fundamentalis, totum, cui copulatur, anima percipit corpus, in quod irruit; percipiet propterea eas quoque mutationes corpori deinceps orituras, earumque causas, corpora videlicet, quibus organa afficientur.

Quod manifestius ipsa etiam rationis natura perspicuum fit. Ratio equidem facultas est homini connaturalis et ingenita. Porro ratio quid est aliud, quam = potentia sensibilia ideis, vel materiam sensus formae intellectus conferendi =? Nisi, clarius dicam, = facultas applicandi lumen rationis realibus, eaque applicatione sensibilia tum interna tum externa percipiendi =? Eodem ergo actu quo ratio homini originaliter haesiit, hoc ipso tum facta fuit perceptio intellectiva, ceu actus primigenius eiusdem existentiae corporeae (1).

127.º Ex quibus liquido consequitur; cognitionem rationalem perceptivam in ipsa animae a corpore solutione finiri propter defectum elementi empirici tunc animae subducti.

Quod nobis tamen sub aliqua exceptione dictum velimus. Perspectum quippe est psychologis, animam sensibus exoneratam, corpore vel spatio pleno et concreto utique privari, retento interea spatio puro et illimitato, quocum etiam illic unitur, sin ut principium proximum sensitivum, remotum saltem, ut fere principium principii

<sup>(4)</sup> Nos hic tantum de primo ac spontaneo rationis usu, non vero de accundo reflexo et discursivo loqui, ex ipso liquet contextu.

sensitivi, quod penes quosdam theologos usu sacpissime venit, ut naturalis ad corpus inclinatio, nominetur, vel eius sensitivitatis corporeae radix.

Accedit quod duplex cognitionis species a quamplurimis scholasticorum, magistro praesertim Aquinate, animae recenseatur; altera praesentis vitae per conversionem ad phantasmata; altera animae separatae per influxum specierum intelligibilium, idest a partecipatae divinae essentiae similitudinis; » quae plures profecto et clariores angelis, pauciores ac multo obscuriores animabus nostris sunt, et adeo temperate indultae, ut ea tantum ostendant, quae animae corpore usae naturaliter perceperunt, itemque cohaerenter ad earum naturalem habitudinem infusae. Ita fit ut character rationalitatis animae separatae etiam supersit, ne puris permisceatur intelligentiis angelicis.

Quae hactenus, de anima separata prout se naturaliter habet, st absque divinae liberalitatis largitionibus, dici intelligique volumus (1).

## Corollarium — Perennis animi cogitatio

128.º Ex quibus facile cuiquam emergit — animum cum qua intellectivum, tum qua rationalem perenni cogitatione versari —. Si enim de puro intellectu, ageretur, iste iugi idea entis, vel luminis rationis contuitu potitur. Sin etiam de ratione, ipsa constanti quoque et primigeniae perceptioni corporis insistit. Non eo tamen iam cogmur, ut cum Cartesio animae essentiam in cogitatione perpetua reponamus, sed essentiam potius in duplici hac cogitatione statuimus potentiarum intellectus et rationis, quae profecto aliud sunt ac sit essentia animi, qui verius — sensus substantialis est — (un sentimento sostanziale); in quo enucleando plus alibi item elaborabimus (2). Quin etiam, si mavis, cognitio rationalis perceptiu constituit essentiam hominis magis ex spiritu et corpore simul resultantis, quam animi, cui etsi corpus detractum fuerit, ipse adhuc supererit uti hominis fragmentum dumtaxat.

<sup>(1)</sup> S. Thom. S. I. LXXXIX. - LXXVII. VIII.

<sup>(2)</sup> Vid. s. Thom. S. I. LXXVII, I. quo loco distinctionem inter essentiam et potentias animae doctissime explanat, atque etiam LXXIX intellectum ab essentia animae item distinguens, concludit « solius esse divinae essentias sibi intellectum identificare ». Item Cicero: « mens ipas sensuum fons est, atque etiam ipas sensus est » in Lucull. At si ita de animae essentia tandem est, quid respondent sensus fundamentalis animalis irrisores? ipsis prius intereundum est quam nobis amplius respondere quidpiam. Operam ergo perdunt, qui viventibus adhuc hominibus nituntur persuadere — se sensum fundamentalem animalem non habere — . Quos iupiter perdere vult dementat, dictum est quondam.

# SECTIO SECUNDA

# DE FACULTATIBUS COGNOSCITIVIS

# CAPUT QUARTUM

# DE PRIMARIIS ANIMI FACULTATIBUS UTRIQUE COGNITIONI INTELLECTIVAE ET RATIONALI EXERCENDAE IDONEIS

129.º Quod, quamquam diutius iamque saepius in cognitionis natura fuimus hactenus immorati, nobis equidem non est praetereundum. Habent quandoquidem animi facultates plurimum lucis, quae, in cognitionem effusa, eam inquirentium in penitiorem notitiam quemque adducet. Duo quamobrem maxime hic sequemur; 1.º ut solae recenseantur cognitionis facultates, allis psychologiae dimissis; 2.º et veluti per transennam ac perspicue. Atque illico tres iam nobis occurrunt, aliarum tamquam parentes, intuitio, perceptio intellectiva et reflexio; illa intellectui, istae rationi referendae; quibus seorsim studendum est (1).

# ARTICULUS PRIMUS

#### INTUITIO INTELLECTIVA

- 130.º Multoties supra fuit gradatim ostensum, mentem humanam sibi lucem minime esse, ast superno eoque divino licet modicissimo lumine illucere, quae sane illuminatio est menti recipienda, ut ei vim conferat intelligendi. Verum quomodo recipitur? Si lux est, oportet quadam mentis intuitione excipi: videndo enim accipitur lumen. Atqui revera intuitio quaedam animae est, qua lumen rationis in ipsam diffluit, quae ideo definitur primigenia, perennis ac simplicissima luminis rationis, vel ideae entis receptio, mentis naturae constitutiva . Iis, qui ad simplicissima mentis primordia nunquam consurrexerunt, etiamsi in vivis exquisitissimo iudicio sacris atque profanis haec nanciscatur facultas verbis disertissimis intuitio, intuitus, contuitus, visio, nuncupata, inaudita adhuc et mira ipsa videbitur.
- (4) Tres sust primariae cognitionis species: intuitivae, perceptivae, et ideales-negativae: primae in ideas-, secundae in realia, tertiae in absentia ac invisibilia solum incumbunt. Hinc triplex earum fons, intuitio, perceptio intellectiva et reflexio, e qua ratiocinium, aliaeque facultates perplures.

Id evenit petissimum, quia sensibilibus circumducti, purissimam impediuntur eam mentis intuitionem detegere, cuius exemplum ex visibilibus aptum perperam quaereretur (1). Merito propterea eos vespertilionibus ss. Patres comparant, ac eorum ineptitudinem ut internam redarguunt caecitatem, quae impedit, quominus id videant, quod prius vident, et sine quo nil possunt videre (2) « commonebo, si potero, ut videre te videas » inquit s. Aug. de trin. XI. 12.

131. Inde iam prono veluti alveo fluit, intellectum, quem nonnunquam ss. Patres apicem et arcem animae vocant, hac primigenia
intuitione contineri, ac recte ideo definiri = facultatem intuendi lumen rationis vel entis idealis = . Atque quoniam lumen rationis est
medium quo cognitionis potius, quam obiectum quod eiusdem, ut
passim inculcat Doctor Angelicus, duplex suboritur intellectus, videlicet intellectus-elementum, et intellectus-potentia: ille solo ac
immobili luminis rationis intuitu constitutus, iste ad alia itemque alia
obiecta cognoscenda comparatus, qui cum neque semper, neque omnia, sed lapsu temporis et quidem successive cognoscat dicitur optime in potentia, vel facultas = ideas plus minusve determinatas intuendi = . Ex quo intelligitur, intuitionem mentis facultatem esse
idearum (3).

Quam intellectus distinctionem acute adumbrat Angelicus: « intellectus dupliciter considerari potest. Uno modo secundum quod est apprehensivus entis et veri universalis (luminis rationis). Alio modo

- (4) Conf. s. Thom. S. I. LXXIX, II. qui dissertis verbis docet « intellectum esse vim passivam (receptivam) respectu totius entis universalis »: vel, ut ipse alibi passim insinuat « luminis divini ». Item LIV, IV, ostendit, inter intellectum possibilem et eius obiectum eamdem interesse relationem, ac polores inter et oculos; quae certe est visionis, vel intuitionis.
- (2) S. Bonav. Itin. ment. in Deum. Si ergo intuitio est simplex ac directa ideae contemplatio liquet iam evidenter cognitionem perceptivam realium non posse, uti Galluppi aliisque sensistis mos est. proprie intuitionem nuncupari, cum diversae naturae sit utriusque cognitionis obiectum, ideale videlicet et reale; atque etiam Angelicus ex hoc categorico entium discrimine, distinctionem deducat animi potentiarum. Secus etiam pertimescendum foret, ne ess ideale cum ente reale confuderetur.
- (3) Hoc sensu s. Thomas, loco citato, demonstrat intellectum possibilem haud purum actum esse, sed in potentia, cum in entium cogniticoem deinceps sensim perveniat —. Contra intellectui-elemento ese referri debest Angelici sententiae, quibus dicitur; « intellectum esse ipsum intellectum in actu; quia, ait, nil reducitur de potentia in actum, nisi per aliquod ess actu ». Ens porro actu est intellectus-elementum, qui in actus secundarios cognitionis ducitur eo quia actu intelligentiae ism potiatur in lumen rationis, seu formam universalem cognitionis enitentis S. I. LXXIX, III.

secundum quod est quedam res et particularis potentia habens determinatum actum (ideas determinatas) » (1).

Nolim tamen duplicem realiter distinctum accipias intellectum, ast unum ipsumque; qui lumine rationis instructus, intellectus-elementum, ideis vero peculiaribus adipiscendis aptus, intellectus potentia est.

### ARTICULUS, SECUNDUS

### DE RATIONE PLATONICORUM

132.º Scholis platonicorum vel paullulum initiatum haud profecto praeterit, eos rationem interdum anteposuisse intellectui, quamquam contra habeatur apertissima s. Thomae doctrina: « investigationem rationis procedere a simplici intuitu principiorum per intellectum » (en aliud specimen intuitionis intellectivae). Iam vero putandum ne est viros adeo exquisito judicio fuisse hac super re sic deceptos? Quibus platonismus multo pluris aestimatur, quam mos sit sciolis, visum est, platonicos rationis nomine, unquam minime, ut germanici consuescunt, facultatem subjectivam animi, sed complexum intelligibilium menti adstantium, ss. Patrum exemplo, sumpsisse (2). Intelligibilia porro cum obiectiva sint ac aeterna, subiecto cognoscitivo creato antecedunt, quinimo cum nobis exhibentur, mentem creant. Atque hoc multo verius videbitur, si animadverteris, rationem ceu animi facultatem intellectui more peripateticorum platonicos reapse etiam substravisse. Quandoquidem Marsilius Ficinus acutissimus Platonis interpres scripsit: « prima vis animae mens est, cuius actus est perpetua contemplatio veritatis: (en iterum intuitus). Secunda, ratio, cuius actus est investigatio veritatis ». Quod idem confirmat Plutarchus platonismi peritissimus.

Subruitur ergo, quo germanici critici adnituntur, ut praelationem prae intellectu rationi iure attribuant, propterea quia platonici, quibus inepte blandirentur, id rationi ut facultati aperte detrectant.

#### ARTICULUS TERTIUS

#### DUPLEX SCHOLASTICORUM INTELLECTUS, POSSIBILIS ET AGENS

133. Si quidquam est in Scholasticis tritissimum, nihil putamus profecto magis, quam duplicem intellectum possibilem et agentem.

<sup>(4)</sup> S. I. LXXXII, IV ad I.

<sup>(2)</sup> Atque s. Augustinum ideas quoque rationes rerum dixisse interdum, superius monstratum est.

His refertus est s. Thomas, his s. Bonaventura, his Scotus, his Suarez, his quot fuerunt doctrinis peripateticis imbibiti. Intellectus possibilis, aiunt, est omnia fieri, agentis, omnia facere (1). Intellectus agens omnia facit quatenus vis animae est, quae lumine intelligibili, quo perfundimur, rebus cognoscendis utitur, idque sensationibus applicando, atque inde ideam entis agentis efformando. Intellectus possibilis omnia fit, quatenus anima petest alias atque alias ideas rerum in lumine intelligibili, vel idea entis contemplandas excipere (2).

134.º Quae ut clarius aliquanto elucescant, iuverit interpretari. Intellectus agens nobis esse videtur facultas rationis, quae lumen intellectus copulat sensibilibus, et ideas rerum sibi inde componitibinc dicitur omnia facere intelligibilia. Ante enim quam res intellectu percipiatur, nulla eiusdem inerat menti idea, quae illico se prodit vix ea est percepta. Ergo propter luminis intellectus usum animus primo ideam rei sibi comparat et facit.

i

Intellectus possibilis ipse est animus in quantum intuetur lumen rationis, vel ideam entis, quae cum possit in varias ideas determinatas transformari (quia quidquid excipitur semper ens quoddam est), ideireo animus iugiter ideam entis contuens, potest hoc ipso eas determinationes, vel ideas in ipso distinctas intueri. Quare dictur omnia fieri intelligibilia, tum quod idea entis omnes ideas speciales evadit, et fit; tum quod animus iis intuendis toties incitatur. Atque utroque in casu dicitur intellectus possibilis ea de ratione, 1.º quod neque idea entis fiat simul omnes ideae, neque proinde mens ideas omnes intueatur sed successive iuxta sensuum occasionem. Ad

<sup>(1)</sup> Aristot. De anima L. III. Lect. X. — S. Thom. S. I. LXXIX, III, IV, V. — LIV, IV. — S. Bonay. Comp. verit. theol. Tantum ergo abeat ut s. Bonaventura suffragetur neo-platonicis quoad intuitum divinitatis, ut potius theoriam peripateticam duorum intellectuum contra Platonem obiectam consulto sectatus fuerit. Theoria enim isthaec duorum intellectuum est undequaque divinitatis intuitioni adversa. Quapropter alia est s. Bonav. scribendi ratio in operibus philosophicis et theologicis, alia in operibus mysticis, uti in itmer. ment. in Deum.

<sup>(2)</sup> S. Thomas saepe sane numero enumerat intellectus agentis officia; nimirum 1.º sese super phantasmata sensus convertendi, 2.º ea suo lumine illustrandi, 3.º actuque immaterialia vel universalia ope luminis reddendi, 4.º acque quodammodo intellectui possibili, in quem agunt, homogenea efficialis.

amplius inspiciantur, ut sensus se habet, sed in earum natura comessentia universali adeo ut, exempli causa, haud ille actu homo inmutiatur, sed homo in universali, et in infinitum realizzabilis attinverit, X, VI. — S. I. LXXIX, IV.

futuras autem ideas merito in potentia mens censetur. 2.º Quod possibilitas tantum rerum in idea entis intueatur. Paucis, intellectus possibilis est ipse intellectus proprie dictus.

Utrique ergo intellectui opus est lumine rationis, vel idea entis, secus intellectus agens, omnia faciens sibi ceu mensurae cuncta aptaret ac disponeret idest subiectivaret; atque hinc scepticismus. Cui ut prospiceret ipse Aristoteles, necessitate compulsus statuit — intellectum agentem esse actu ens —. Atque haec quidem hactenus, in posterum plura.

Libeat tamen adhuc subnectere, intuitionem intellectivam caeterarum facultatum esse fundamentum in homine hac vita agente, cuius forma intellectus est ens ideale: in patria autem, ubi haudamplius modicum lumen rationis, sed lumen ipsi coruscabit gloriae plenissimae, prima ac fundamentalis mentis facultas erit — perceptio intellectiva Dei —: atque inde duplex intellectus, naturalis et supernaturalis, iste autem item duplex, secundum gratiam ex secundum gloriam.

# CAPUT QUINTUM

# FACULTATES COGNITIONIS RATIONALIS. RATIO (1)

135.º Ratio verbum est multiformis significationis, quarum una, eaque nos magis attinens, est illa qua dicitur — facultas referendi lumini rationis res sensibiles vel ideales, ut in conspectum mentis perducantur —. Qua ex definitione tria elucent: 1.º intellectum pracurrere in ordine logico rationem: 2.º rationem nee ex animalitate, nec ex intelligentia seorsim, sed ex iis simul consertis, emergere; ideoque nec bruta animalia, nee angelos quidem rationalitate donari; sed eam ad hominem dumtaxat spectare, cuius essentia in rationalitate consistit. 3.º rationem ex unione animalitatis cum intelligentia exeuntem, esse homini ingenitam, quia ipso eius creationis instante, statim animalitas cum intelligentia copulatur.

Ratio porro facultas complexa est, aliarumque mater. Inter eas occurrunt perceptio intellectiva, attentio, reflexio partialis et totalis, atque ex reflexione plurimae aliae, quas singillatim persequemur.

<sup>(1)</sup> Ratio ab intellectu distinguitur non equidem ratione intuitionis, sed respectu modi ad intuitionem veritatis perveniendi. Hinc sub priori respectu eam s. Thomas considerat ubi eius cum intellectu identitatem tuetur, sub posteriori contra, cum rationem angelis denegat atque ab ipso intellectu eam secernit.

#### ARTICULUS PRIMUS

#### PERCEPTIO INTELLECTIVA

n.

i

ác

ide Iden Iden

h

ial

'n

1

ŧ e

ίij

H

檴

136.º Nil pluris interest philosophi rite scire, quam naturam perceptionis intellectivae, qua prima rationis evolutio initur, et tamquam pons communicationis animam inter et res externas interiicitur, quo anima foras veluti erumpit.

Percipere generatim id audit, quod recipere. Animae autem res recipiuntur vel, qua activae, seu sensibiles, vel qua existentes autentia. Atque ideo duplex perceptio invicem dissimillima, sensitiva et intellectiva. Prior est subiectiva activitatis sensibilium receptio, qua concutimur ac afficimur. Haec tota animae inhaeret, neque ad entia protenditur; sentiri enim nequit nisi in subiecto. Eiusmodi perceptione comparantur belluae, nostraque animalitas. Contraque posterior perceptio, actus est rationis, qui ad extra porrigitur, res, non utpote sensibilia (1) sed ut entia prout sunt in se, in lumine intellectus videt, quin in subiectum affectum, eiusque sensitivas affectiones inflectatur. Sane cum forinsecus percutimur, illico nostri veluti obliti, in causam percutientem convertimur, ut quid ipsa sit in se, cognoscamus. A vero ergo Fichte et Galluppi abludunt, qui nihil sine conscientia nostri nobis percipere datum esse, propugnant.

Quapropter perceptio intellectiva complementum est sensitivae, quippe quae a sensibus removeat quae sensitiva sibi trahit, ut ea non quomedo agunt, sed quomodo in se sunt, quantique valeant, cognoscat. Atque proinde ipsa dictur = affirmatio subsistentiae rei =; et bifariam dividitur, in internam atque externam, prout nostra vel aliena subsistentia affirmatur. Verbis igitur, non rebus differt s. Thomas, qui perceptionem hanc — conversionem intellectus ad phantasmata, vel phantasmatum illustrationem, abstractionem —, res vero perceptas, — phantasmata illustrata — passim vocat.

Affirmatio praeterea hisce fere verbis esfatur — quod sentio, existit —. Primum elementum, quod sentio, ad perceptionem sensitivam; alterum, existit, ad intellectivam pertinet. Ex quibus colligitur tria esse elementa perceptionis intellectivae: 1.º sensatio in sensu excitata; 2.º idea existentiae in intellectu; 3.º actus animi sensa-

<sup>(1)</sup> Etiam rerum sensibilitas, seu eorum sensibus percellendis aptitudo equidem potest intellective percipi. Ast non eo modo quo experitur, idest subiective, sed potius obiective vel in seipsa: mens enim ita est natura comparata, ut quidquid ei intelligendum exhibetur, essentialiter obiectivet, atque etiam seipsam cum se percipit.

tionem cum idea entis annectens. Sin res non primo, sed denuo percipitur, loco ideae entis utitur idea rei, ut cum librum video, aio — en liber —. Interim iam constat, perceptionem intellectivam praecuntem ideae entis, vel ideae specificae intuitionem praesupponere; ideoque aliud perceptionem, aliudve intuitionem esse, etsi Galluppi contra cavilletur. Prior complexà, posterior simplicissima est (1).

137.º Postremo, res seusu percepta singularis est, ac suo loco ircumscripta. Cum autem ea percipitur, universalis evadit, et item itque item multiplicabilis. Semel enim ac arborem percepi, quot mihi lias possem exhibere hic illucque, ac ubique arbores existentes? Meito igitur Scholastici docuerunt, res, cum intellective percipiuntur, mmateriales vel universales sieri, quia dimissis conditionibus indivitualibus ac materialibus sensui haerentibus, manet intellectui pura intura rei, abstracta et universalis. Quod a natura intellectus persum est, cuius obiectum est ens in universale, atque ea quae in isso identur, ut universalia ipse adigitur quoque intueri. Qui ergo pereptionem intellectivam vocaverit universalizzationem, optime diserit. ed neque hic omnia de perceptione intellectiva.

#### 'ARTICULUS SECUNDUS' --

#### redictum .

138.º Quamquam iudicium sit radicalis animi operatio, caeteris acultatibus cognitionis inserta, ut diximus; habetur tamen peculiaris udicii facultas, qua subiecto praedicatum coniungimus (2). Subistum id dicitur, quod subiicitur alteri, quod ideo praedicatum vel teributum nuncupant. Utrumque simul est materia iudicii, ita tanen ut praedicatum semper latius pateat subiecto. Quare praedicaum maius extremum, subiectum minus extremum dici consuevit. Terbum praeterea copulativum, est, aut aequivalens, forma est iuicii.

139. · Iudicium etsi essentia unum, pro elementorum diversitate, c cognitionis modo, in species dividitur, quarum praecipuae in iuicium primitivum et secundarium classificantur.

Iudicium primitivum parum, aut ferme nihil est a perceptione atellectiva absimile, cum sit = actus animi, quo affirmatur subsitentia rei externae nos modificantis, vel nostrum =. Id intelligetur i studiose animadvertetur, factum intellectivae perceptionis com-

<sup>(4)</sup> Recol, art. De elem. cognit. percept.

<sup>(2)</sup> Conlungitur autem positive vel negative, prout indicium affirmativum, vel negativum est.

plexum esse, atque constare 1.º synthesi primitiva; 2.º iudicio primitivo; 3.º et perceptione intellectiva. Primo enim idea entis unitur sensationibus (synthesis); deinde affirmatur ipsis convenire (indicium); demum res percipitur in idea entis ei admexa, diciturque, reapse existit (perceptio intellectiva). Tres porro eiusmodi actus cum simul uno actu celerrime efficiantur, adeo ut invicena nomis mentaliter secernantur, patet unum eumdemque actum esse, synthesi primitiva, iudicio primitivo, et perceptione intellectiva conflatum (1).

140.º Indicio primitivo tres insunt a caeteris indiciis rationes diacriminis. 1.º Creatio sui subiecti, idest ortus idene rei subsistentis. quae non prius sed ipso actu iudicii prime percipitur, fitque subictom, cui idea entis ceu praedicatum supervenit. Afirmatur esin sensibile existere boc vei illo modo, contra in aliis iudiciis secundaris. subjectum, nisi qua subjectum, saltem ut idea in mente praecurit. Profecto cum dice - nivis est alba -, tam ideam nivis, quam ideam albedinis prachabeam necesse est; si vero dicerem - existit aliquid. quod me sic afficit -, ideam huius entis antea mehercule non gereban. cum illo actu eam tantum nactus sim . Res ergo experta fit judicii subjectum, cum affirmatur. Neque id mireris, cum et in ahis iudiciis idea praeexistens, priusquam iudicium flat, neque subiectum. neque praedicatum adhuc sit, sed idea. 2.º Creatio proinde prime cognitionis rei, quae ante iudicium ignorabatur, postea iudicando in lucem venit intelligentiae (2). Toti quamobrem in eo sunt ideologi. ut in iudicio primitivo sentem tognitionis comperiant, atque idearum factorem. Si id probe novissent Locke, Galluppi, Degerandus, aliique. haud profecto simplicem rei apprehensionem ut primam facultatem res cognoscendi statuissent, cum penes cordatiores receptum sit, primam cognitionem iudicio comparari, cuius elementa sunt 1." sensitio; 2." idea entis. 3. Necessitas ipsum ponendi, cum hand forni hominis arbitrio relictum affirmare necne quae ipsi sensibus exhibentur.

141.º Iudicium secundarium vel comparativum illud est = quo rei alicui notae aliquid attribuitur =. Dicitur secundarium et comparativum, quia ideas rerum iam praesupponit, et eas simul comparat. Comparatio autem cum aliter fieri nequeat quam reflectendo:

<sup>(1)</sup> Aliter propteres perceptionem sumendam ducimus, ac Degerandus accipist, scilicet ut — puram et simplicem apprehensionem vel intuitionem — culus simplicitati duplicitas elementorum iudicii certe adversatur, neque ideo simul cohacrere possunt. — Histoire comparée, t. 11. chap. X. — Galluppi. sagg. crit. ec.

<sup>18.</sup> Th. de natur. verbi intellect. inquit a prima actio eius (intellectus)

selem est formatio sui obiecti, quo formato intelligit ».

hine fit ut etiam iudicium reflexum vocetur. Caeteras iudiciorum species in logicam relicimus.

#### ARTICULUS TERTIUS

#### ATTENTIO

142.° Attentio, proprie loquendo, non quaedam facultas, sed = conversio et applicatio activitatis animi in aliquid = dicenda magis /idetur. Activitas autem animi cum sit duplex, eaque diversa, sen-ittiva et rationalis, duplex itidem et diversa exurgit attentio vel inensio, sensitiva videlicet et-rationalis, quarum postrema pro numero acultatum rationis multiplicatur, fitque attentio perceptionis, iudicii, reflexionis, analysis, synthesis etc. Utraque tamen attentio sensitiva et rationalis, vel obiecti actione, vel voluntatis imperio urgeri potest. Primo casu, necessaria et instinctiva, secundo, voluntaria et libera licitur. Sin autem in nosmetipsos torqueatur, reflexio, non equidem ratione cognitionis, quae directa potius quam reflexa est, sed ratione nflexionis, appellatur. Quamobrem attentio apte diceretur = virtus animi instinctiva vel libera, qua in aliquod ebiectum intendit ac se figit = .

# ARTICULUS QUARTUS

#### REFLEXIO

- 143.º Reflexio vel ita vocatur, quod in subiectum inflectitur, vel quod entia iam cognita simpliciter recognoscit. At neutro in casu vera est censenda reflexio: non primo quia est magis cegnitio directa, quam reflexa: non secundo, quia solum cognita recognoscere, aut recogitare, actus reminiscentiae est, si de cognitionibus transactis, aut actus perceptionis redeuntis, quoties de iisdem eodem modo terum perceptis ageretur. Nam, vera et proprie philosophica reflexio cognitiones adauget, perficit, novisque ditat inventis, et id parit, quod philosophia dicitur; estque propterea = voluntaria mentis alicui obieto noto applicatio, ut eius cognitio clarior, ac uberior fiat = . Eiusmodi sane reflexionem ut ut acceptissimam, minime admittunt neoterici pseudomystici, qui arcano quodam mentis intuitu omnia simul n Deo aspicere adblandiuntur, sie ut reflexio nil novi invenire possit, sed intuitus obiectum tantum elaborare semperque revolvere.
- 144.º Contra nos certiores experientia reddimur, reflexionem ita se revera habere, ut definivimus, ac ideo dividi in totalem et partialem. Prima inquirit relationes obiectorum suorum cum veritatibus univer-

salibus, maximeque idea entis omnium veritatum suprema, in qua reflexio sistit, eamque contemplatur. Secunda relationes investigat ipsa inter obiecta, quibus incumbit, quin ea directe referat ad ultimam ac universalissimam veritatem, seu ad ideam entis; atque inde alii plures, et quidem indefiniti reflexionis ordines succedunt, alii aliis excellentiores, quin ullus eorum scientiam exhauriat, ut contingit reflexioni totali, quae in supremam consurgit veritatem, quam supergredi nefas est.

145.º Relationes autem praedictae, cum vel oppositionis, vel similitudinis sint; atque earum altera equidem concipiatur, altera vere latens crebro vel deducatur, vel fingatur; hinc reflexio partialis dividitur primo in facultates analysis, synthesis, fidei et creationis rationalis, e quibus aliae, ut videbitur, oriuntur (1). Atque etiam reflexio totalis in facultatem principiorum, archetyporum, methodi, et cognitionis absolutae distinguitur. De iis omnibus inferius singillatim.

# **ARTICULUS QUINTUS**

### FACULTATES REFLEXIONIS PARTIALIS, ANALYSIS, ET SYNTHESIS

146.º Analysis ea est mentis actio, quae obiecta in plura elementa dividit: atque duplex est, materialis et formalis, prout elementa divisa, eiusdem, ut fragmenta materiei, vel diversae naturae sunt, ut species et genus.

Synthesis actus est quo spiritus elementa analysi discerpta in unum recomponit; eaque pariter duplex, materialis et formalis, quatenus elementa recomposita vel eiusdem, vel diversae naturae sunt. Hinc quasi materia analysi et synthesi materiali subiecta est quantitas; contraque analysi et synthesi formali, qualitas.

Specimen synthesis formalis habes in omnibus iudiciis, in quibes subiecto positive vel negative unitur praedicatum, ceu duo elementa diversae naturae. Sin autem iudicio cuiusdam reflexionis ordinis, aliad reflexionis altioris referatur, tunc oritur ratiocinium quasi synthesis reflexionum ordinis diversi. Ratiocinium siquidem is dicitur — animi actus, quo inter duas veritates aequatio peragitur ope tertiae idem ceu mensurae communis, cui veritates comparantur, ut innotescal earum relatio —. Haec de ratiocinio modo sufficient (2).

(1) Analysis et synthesis, quae his aguntur, logicas sunt, neque cum analysi et synthesi physica, chymica, mechanica et cosmologica confundendas.

<sup>(2)</sup> Finis, vel effectus indicii et ratiocinii quandoque analyticus est, ut cum indicium est negativum, vel conclusio ratiocinii negativa, quibus in negationibus elementa dividuntur. Verum processus utriusque est syntheticus; antequam enim negando dividantur simul res dividendae conferri debent.

147. Analysis autem formalis videtur valde similis abstractioni, etsi eadem plane non sit, Nam analysis formalis elementa divisa indiscriminatim animadvertit; abstractio contra quaedam considerat, reliquis quodammodo dimissis. Etenim abstractio solet definiri = animi facultas qua ex pluribus quaedam magis exploranda, vel cognoscenda excerpimus, caeteris interea despectis = . Minima ergo interest differentia inter utramque.

Quantum abstractio ideis genericis et specificis comparandis, et veluti perpoliendis valeat, quantae sit scientiis et ingeniorum evolutioni, linguae perfectioni, utilitatis, nemo non videt, qui sciret, principia scientiarum, veritates generales, et elegantiores dicendi formulas, tot esse abstracta, quae etiam vulgaribus interdum immiscentur sermonibus. Sed de abstractione alibi plura.

E sermonidus. Sed de ads

## ARTICULUS SEXTUS

# PIDES, ET CREATIO RATIONALIS

148. Succedunt demum aliae reflexionis partialis facultates, fides videlicet, et creatio rationalis; quarum prima alterum relationis terminum deducit, secunda sibi confingit.

Fides rationalis — persuasio animi est subsistentiae entis cuiusdam absentis —. Absens autem obiectum sic deductum vel simile est natura quibusdam iam perceptis, vel dissimile et numquam perspectum. Primo in casu fides rationalis, secundo vocatur integratio, quae eumdem ac fides processum sequitur, eaque solum differt quoad terminum detectum. Hinc fide rationali Leibnitius et Le-Verrier usi sunt; ille lege continuitatis innixus existentiam zoophitorum praenovit; iste quibusdam Urani perturbationibus admonitus, locum planetae, Neptuno postea dicto, praesignavit, ubi postmodum revera inventus est. Contra integratione utimur cum in Deum ex visibilibus conscendimus; hac enim facultate detegimus aliquid antea specie plane ignotum, cuique nil ex cognitis aequiparari potest, nempe Deum.

149.º Creatio rationalis eo contendit, ut aliquid sibi fingat, quin tamen credat adesse, quo possit commede aliquid explicare. Atque duplex est, irrationalis vel gratuita, rationalis et solida, prout ipsi rationes suffragantur, necne, quidpiam imaginandi. Quapropter dividi solet 1.º in facultatem hypothesis, qua rationabiliter aliquod factum supponitur; 2. in facultatem irrationalem personificationis, quae rebus etiam insensitivis sensum et cogitationem indulget, ut homini sensum sui magis excitet; 3.º in facultatem erroris plane arbitrariam, quae errorem creat, eumque loco sufficit veritatis.

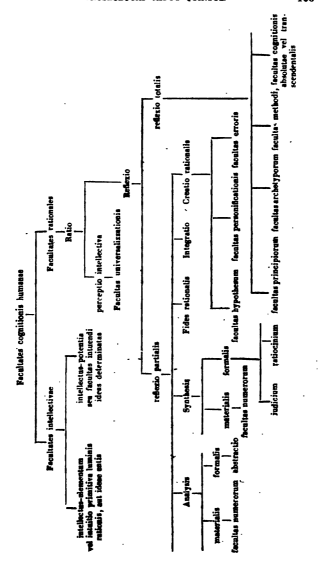
#### **ARTICULUS SEPTIMUS**

FACULTATES REFLEXIONIS TOTALIS, FACULTATES PRINCIPIORUM.

ARCHETYPORUM, METHODI ETC.

- 150.º Reflexio totalis ea dicta suit, quae relationes entium cum summis rationis principiis, ac cum idea entis proxime indagat, eaque in quatuor dividitur facultates. Prima est
- 131.° Facultas principiorum, quae supremas rationes ordinis entis cuiusque praebet. Hinc docet ens intellectivum numquam posse subsstere, nisi ens intueatur, propter cognitionis principium. Quod obiectum intellectus est ens. Item accidens, et effectum sine substantia, et causa dari non posse, propter principia substantiae et causalitatis. Ita dicatur de aliis propositionibus logicis, geometricis, metaphysicis, aestheticis, moralibus etc. quae respectivis explicantur principiis.
- 152.º Facultas archetyporum, quae rei essentiam, quantum homini conceditur, in ultima eius perfectione contemplatur. Ex qua facultate generantur daeontologiae, vel scientiae perfectionis eatium, atque illa mentis celsitudo; quae hominibus excellentiam divinam obtinet, ut Platoni contigisse fertur, quem sapientes virum divinum nuncuparunt. Huiusce facultatis contra expertes positivi, pedestres et prosaici vocantur.
- 153.° Facultas methodi, quae est actus reflexionis per singulos cognitionum ordines gradientis, eosque simul unientis, suoque dispenentis ordine. Hac facultate necesse habent praeceptores, qui in summa erigere student iuventutem sibi erudiendam concreditam.
- 154.º Tandem facultas cognitionis absolutae vel transcendentalis acque a reflexione totali procedens, quae cognitiones elementis subjectivis expoliat, idque earum solum decerpit, quod obiectivum, firmum et immutabile est, ut veritas ipsarum elucescat, cui homo fidat.

Quae hactenus de facultatibus cognoscitivis exposita, optimum factu est, in tabula synoptica disponere, qua facilius prae oculis protinus habeantur veluti summatim.



# SECTIO TERTIA

#### DE OBJECTO COGNITIONIS HUMANAE

155.º Hanc de humanae cognitionis obiecto sectionem quatur in capita dividemus. Eorum primo de natura obiecti cognitionis; secundo de eius identitate in singulis mentibus; tertio de obiectiva cognitionis infinitate; quarto de verbali vel simbolica obiecti cognitionis manifestatione, nobis agendum erit.

# CAPUT SEXTUM

#### DE NATURA OBIECTI COGNITIONIS

156.º Actui animae cogitantis fore quoque aliquid superaddendum. in quod ceu in obiectum cognitio desinat, iam sat fuse alibi nobis dictum fuit, ubi de synthesismo intellectivo. Satius propterea mode existimamus naturam obiecti magis determinare, ut qui menti obiectum cognitionis elargiuntur, sciant quid ipsi indulserint.

Atque in primis, ut plurimum dicitur, omnibus potentiis indiscriminatim aliquod obiectum inesse, sensitivis quidem, atque etiam intellectivis; ideo saepe accipimus dici, obiectum tactus, visionis, vel obiecta externa etc. Ast plane immerito: veri enim nominis obiectum nomisis solis potentiis intellectivis adsciscitur.

Enimvero obiectum id iure dicitur, quod cuidam obiicitur potentiae, caque tamen distinctum est, et diversum, adeo ut potentia intellectiva non equidem in se, vel in animam inflecti debeat cognoscentem, sed extra se veluti erumpere, egredi, atque in terminum ses protendere, ipsum prout est in se attingere, quin vel minime in ipsum influat, et agat.

187.° Quapropter terminus quisque tum obiectum evadit, cum tris nactus suerit: 1.° immodificabilitatem, vel impussibilitatem quae impediat quominus terminus quidpiam ex potentia patiatur, aut utcumque immutetur: 2.° unionem obiectivam, idest terminus debet it potentiae uniri, ut potentia haud in sua cum termini unione minimum immoretur, sed in ipsum directe et exclusive concipiendum feratur, eoque utatur: 3.° oblivionem potentiae, quae cum in terminum rapitur, sui quodammodo obliviscatur, et tota in terminum convertatur amquam in aliquid alienum, sibique exhibitum. Quibus conditionibus carent profecto termini potentiarum sensitivarum, qui 1.° passivi sunt et modificabiles; 2.° itemque activi, ut qui in sensus agunt; 3.° que-

circa potentiae sensitivae eorum magis actiones, quam eos ipsos percipiunt: 4.° saepe termini sensitivitatis ipso implicantur sensu fundamentali, eiusque sunt modificationes, vitae mutationes, aliaque plura facta interna et subiectiva: 5.° etiamsi interdum extra-subiectivi sint, cum tamen sentiantur, non equidem ut sunt, sed quomodo sensibus recipiuntur, videntur, atque ideo tanti aestimantur (sí est quidem sensibus aestimatio) quanti sensibus liceret. Haud dubium ergo amplius est, quin quidpiam tamquam diversum a subiecto, atque in propria subsistentia percipere solius sit intellectus, cuius termini totidem sunt obiecta censenda. Quamobrem res eatenus obiecta flunt, quatenus conspiciendae intellectui offeruntur, atque sistuntur; cui si subducerentur, obiectivitate eo ipso carerent.

Atque iam optime explicatur, cur sensibilia obiecta nuncupari soleant, licet reapse talia non sint. Vocantur quippe obiecta propter eorum ad intellectum relationem. Ita enim homo est constitutus, ut nonnisi de cognitis loquatur; cognita autem ca sunt, quae mente cernuntur ut obiectiva vel ut obiectivata.

138.º Ex quibus rursus fluunt differentiae inter intellectum et sensum. Intellectus quadam ferme vi centrifuga instructus terminos cogitationum a se repellit, aeque ac praesbytes, qui ut clare videant, obiecta eminus ab oculis removent, sic ille ut absolute percipiat; sensus contra vi centripeta fere collectus, sibi sensibilia adiungit, atque quasi myopes, qui oculis cominus res admovent, quo clarius aspiciant, appropinquat et pene sorbet, ut relative percipiat. Unde proinde fit, ut qui intellectui adhaerent, recti, qui sensui egoistae nominentur.

#### ARTICULUS PRIMUS

## OBJECTUM COGNITIONIS EST ENS

159. Terminus cognitionis ideo fuit obiectum nuncupatum, quia extra subiectum cogitans, atque a quaque liberum relatione concipitur. Quid porro est obiectum elusmodi, nisi ens? Equidem non quod in aliud vel sgit, influitve, ens censetur, sed quod est, aut existit in se, et plane quidem seorsum. Alias enim in alio magis, quam in seipso conciperetur, entisque proinde naturam deperderet, ut qualitas alterius vere entis fieret.

Iam ergo attende: res ut in se apprehendantur, oportet in mente eas simul contineri. Quandoquidem neque corporibus, neque animabus istud pronomen primitivum se adest, ac nulla plane suitas; ideoque coguntur hoc pronomen absolutum se a mente, quae ea concipit, mutuari, eo videlicat sonsa, quad absolute cognoscantur: absolute

autem quidquam cognosci idem est, ac id ut ens considerare. Decipimur quapropter cum opinamur, res nobis ignotas entia nobis esse, cum ea solum entia sint respectu alterius mentis ea percipientis, se praecipue mentis aeternae, cui si absconderentur, confestim perirent. Obiectivitas enim est proprietas vel relatio entis essentialis, atque fundamentum ontologicum, qua simul ac res destituitur, ipsi perenadum est. Ratio est, quia realitas non est nisi actus secundus, qui actum primum, idest essentiam expostulat, ut res sit vere ens completum. Porro essentia utpote idea menti haeret. Ergo menti est referenda, ut veri nominis ens evadat (1). Haec est quippe ontologica entis synthesismi lex, quae iubet — formas entis idealitatem et realitatem mutuo simul complecti —.

160.º Praeterea si obiectivitas enti supervenit, cum menti directe perhibetur; exhiberi autem menti directe non potest quin sit intelligibile, quia mens est facultas intelligibilium; consequitur objectivitatem idem esse ac intelligibilitatem, ambasque esse necessarias entis proprietates; sicut entia, quae, ut intelligantur, indigent medio intellectionis, cuiusmodi sunt entia creata, obiectivitate etiam orbentur. neque entia completa sint; atque iis opus sit comparari tam essentiat entis, vel ideae existentiae qua cognoscantur, quam realitati entis. ut subsistant. Propterea quemadmodum in ordine metaphysico, ratio sufficiens realitatis contingentium est actio creativa entis; nempe Dei sic in ordine logico ratio sufficiens eorum cognoscibilitatis est intelligibilitas entis, quae nobis sub forma tandem ideali, seu ut idea existentiae. atque principium cognoscendi affulget, licet in Deo. ente supremo, plenissime compleatur. Imo, priusquam sciatur rationem sufficientem realitatis contingentis in actu creativo insidere, debuit praesciri, eam per se non intelligi, atque rationem sufficientem cognoscibilitatis in entis essentia esse. Hoc enim modo detegitur non esse ens (l'ente) sed enti participare (un ente).

161.º Ex quibus iterum colligitur, 1.º obiectum cognitionis esse ens, quatenus suapte est natura intelligibile; proptereaque res creatae propria carentes intelligibilitate, entia dici imperfecta, neque proprie obiecta, sed participative, in quantum per participationem obiectivitatis et intelligibilitatis complentur, atque in obiecta commutantur statim ac exhibentur intellectui, cui inest forma obiectiva et intelligibilit entis. 2.º Ens autem cum id dicatur, quod existit in as, independenter a subiecto cognoscente, inferendum est, obiectum cognitionis neque

<sup>(4)</sup> Animadvertendum est res menti aeternae referri nedum ut intelligatur, seu objectiventur, quin etiam ut subsistere possint, cum fuerint Dei virtute condita; mentibus autem creatis eas tantum committi, ut in communi rerum intelligibilitate, nempe in idea entis, objectiventur.

phaenomenicum, aut illusorium, aut apparens esse, uti insanis placuit kantianis. 3.º Quamobrem nihil qua nihil in objectum cognitionis nullatenus suscipi, sed tamquam negativam entis cum seipso, vel cum cogitatione relationem tantum cogitari. Quid enim est aliud nihil, quam negatio entis? Ergo nihil propter ens etiam concipitur. Hinc variae nibili species; itemque illae locutiones querumdam, - hominem respectu Dei nihil esse -, idest sine creatore nihil sibi esse. Quibus natet nihil supponere ens, eiusque quamdam esse sibi ipsi relationem, ac quidem in tantum nihil cognosci, in quantum ens conceptum fingitur non esse. Atque ideo duplex cognitio, obiectiva, quae immediate ab obiecto excitatur; et subiectiva, quae non obiecto, sed actu mentis ponitur (1). Qua distinctione conciliatur quaestio Parmenidis, qui pensabilitatem nihilo ademerat, et Platonis, atque Aristotelis, qui nihil posse quodammodo cognosci opinati sunt. Enimvero, non ideo cognoscitur nihil, quasi ut objectum aliquod, aut ens reapse adsit, sed quia mens ipsum sibi tamquam obiectum positive conformat, etsi relatio mere negativa entis sit: proindeque cognitione magis subjectiva. quam objectiva apprehenditur: 4.º Demum, quia objectum intrinsecam irradiat intelligibilitatem, consequitur solam Dei naturam, ac ideas rerum esse vera obiecta, ea tamen exceptione, quod illa nobis adhuc absconditur, istae aliquo modo iam revelantur (2).

#### ARTICULUS SECUNDUS

ANNE IMMEDIATUM, ATQUE CONSTANS MENTIS OBJECTUM SIT ENS PECULIARE VEL UNIVERSALE, REALE AUT IDEALE

- 162.º Sensistae, uno veluti stantes sub pede —, statim reponerent: quid dubitandum? cognitionibus peculiaribus peculiare, universalibus universale, realibus reale, idealibus ideale obiectum requiritur. Ast paullo attentius facta perquirentibus, aliud manifeste videbitur.
- (1) Etiam cognitio subiectiva quadam saltem apparente gaudet obiectivitate, secus cognitio non foret. Dicitur ergo subiectiva eo tantum sensu, quod actu mentis imaginetur obiectum, quod aliunde deesset. Re enim vera, nihil, nisi fingeretur esse, profecto neque conciperetur.
- (2) Poteris ex dictis argumentum plane decretorium, simulque obvium conficere intuitionis primigeniae et constantis ideae entis universalis. Nam mos est cuique dicere, cognitionis obiectum esse ens (l'ente). Atqui ens sic universaliter sumptum aliud mehercule non est, quam idea entis universalis, vel idea existentiae, quam ut cognitionis fundamentum praebuimus. En quam optime philosophia et sensus communis in principiis fundamentalibus secum concordant!

Re quidem vera sit, exempli causa, cognitio cuiusdam rei individualis, pone, elephantis. Censesne te elephantem posse, qua elephantem singularem, cum tibi adstaret, percipere, atque dicere: — en elephas —, si numquam tibi minime praeluxisset idea elephantis, eaque nunc haud utereris? si sapis, mibi procul dubie respondebis, hoc fleri non posse; atque idea elephantis te reapse uti, dum elephantem acta percipis: adeoque ipsum percipere, quia ipsum cum idea elephantis comparendo, comperis ideae elephantis convenire. Iam vero idea elephantis est universalis, utpote apta omnibus elephantibus, si tibi occurrerent, singillatim ostendendis. Ergo etiam in perceptionibus intelectivis, rei cuidam individuae circumseriptis, Interest elementum universale, idque mens directe aspicit ceu exemplar in quo elephas realis cernitur. Deme ideam elephantis, et deinceps etiamsi millies elephantem sentias, ipsum qua talem numquam percipies.

Sicque patet solutio secundae partis quaestionis. Universale siquidem nullo loco, temporeque continetur, estque propterea ideale tantummodo, atque soli menti ostensum. Optime ergo scholastici intellectum definierunt = facultatem universalium vel idealium =; sensum vero = facultatem singularium et realium =:

163.° Non abnulmus, quod idea elephantis cum elephante reali collata, restringi quodammodo videatur, quia huic tantum applicatur. Ast id ex eo procedit, quod mens tunc alia dimittit individua possibilia, quae in ipsa idea elephantis videri possunt, et tota convertitur in elephantem praesentem. Caeterum, vix ab ista perceptione sese retrahit, vel puram ideam rei animadvertit, iterum conspicit, eius universalitatem sartam ac tectam permanere, atque infinita alia individua posse sibi successive perhibere.

164.º At iam ulterius progrediamur. Dicat nobis quisque; ex tot tamque variis obiectis vel ideis universalibus, quibus mens illustratur, estne fortasse una, quae menti nequeat avelli, quin mens deficiat? Profecto in primis est sedulo animadvertendum, mentem sine ullis omnino obiectis vel ideis ne vel uno quidem momento existere, cum sit facultas idearum. Quaenam igitur, ex tot idearum millibus. illa adeo necessaria est menti, ut ipsam fulciat? An idea Dei? Num idea hominis? Idea animalis? Idea plantae? Idea spiritus? Idea corporis? Aut alia quaevis idea abstracta? Qui vim non infert veritati, debet nobiscum fateri, nullam idearum huiusmodi, neque imo ideam Dei, parvulis ignotam, ethnicis autem imperfectam et absurdam, esse necessarium menti elementum, ut ipsa existat et cogitet; eoque magis, quod analysis cognitionum numquam hucusque invenerit, ideam Dei omnibus cognitionibus ut elementum essentiale irrepere. Dic mihi, quaeso: cognoscisne te Deum concipere, cum plantam uti est in se percipis? Nonne, ut Deum cogites, tibi opus est plantam negligere, aliumque

praestare cognitionis actum? Haec sunt luce fulgentiora. Quod si de omnibus ideis aeque dici potest, non tamen de idea entis universalis. Etenim, mens quae ne ullam quidem ideam haberet, atque etiam ne ideam entis quidem, possibilis ne foret? Quid haec conciperet. si neque quid sit ens in genere, concipiat? Nonné simul conciperet. atque non concineret? Debet ergo saltem ideam entis gerere, qua sit mens; ac tanto magis, quanto ne una quidem ipsi emicet idea, quae illam non includat, cum quidquid concipitur, de genere sit entium. Neque habes quod opponas, ideas entia spectare determinata. Ontime, sed determinatio non mutat essentiam entis, quod sive determinatum sive indeterminatum, acque ens est. Ime, si vides, determinationes entium ex ipsa cognoscuntur entis indeterminatione, ac universalitate, quae toties specificatur, quoties variis sensationibus applicatur. Est ergo tamquam obiectum primitivum, universale, immediatum, ac constans menti ingenitum agnoscenda idea entis, in qua mens omnia cognoscit, et sine qua nibil cognoscet unquam, neque ipsa mens haberetur. Quare merito quoque Scholastici, et maxime s. Thomas, et s. Bonaventura, dixerunt -- nisi sciatur ens per se. non potest sciri definitio rei cuinscumque - (1).

# ARTICULUS TERTIUS

#### AN OBJECTUM COGNITIONIS IDEM SIT QUOD FORMA BIUSDEM

- 165.° Neque adeo adiaphorum est quod aggredimur inter obiectum et formam cognitionis inquirere: eo enim contendimus, ut ex innumeris ideis, quae mente humana agitantur, item illam quaeramus, quae cognitionem format ac plane constituit; eaque vix inventa nedum intima cognitionis naturalis radix, sed et unde supernaturalis cognitio nobis incipiat, in lucem, dummodo sagaci vigilique animo simus, prodibit (2).
- 166. Qua in pervestigatione nobis non est our in obiecti theoriam redeamus, cum iam sat clare supra explicata fuerit. Iuverit tantum hic meminisse, omnes ideas totidem esse mentis obiecta, quippe quae omnes similiter utpote intelligibiles coram mente immediate se sistant. Nihilominus iis omnibus iam unam vidimus ceu omnium maximam praeminere, ideam entis videlicet, quam si a mente abscin-
  - (1) S. Thomas contr. Gent. II. LXXVII. S. Bonav. Itin. etc.
- (2) Tametsi hic sermo de suprema mentis forma habeatur, animadvertendum tamen est, unamquamque ideam posse, sub diverso respectu, vocari objectum, medium et formam cognitionis; dicitur enim objectum quatenus mente intuetur; forma autem et medium, cum rebus percipiondis adhibetur.

deris, omnes ideae continuo disparerent, ipsaque annihilaretur mens. Fierine quandoquidem poterit, quod mens sine lumine rationis intelligat? Atqui lumen eiusmodi, quid tandem est aliud censendum, si non idea entis (1)?

Quibus iam constitutis, intelligitur - ideam entis nedum universale mentis vel cognitionis obiectum, ut caeterae ideae, sed forman eiusdem constitutivam esse -- . Enimvero forma generatim illud vecatur objectum, quod subjecto infixum, ipsi mentem creat, atque conservat. Insuper forma intellectus indefinita plane universalitate at indeterminatione sese debet, ut sic dicam, dilatare, ut vastissimam cognitionem humanam comprehendat, cum eo fuerit menti indulta, ut sensibilia universalizzet, atque se in notitiam cuinsque entis possit perducere, ne Deo quidem excepto. Porro utroque munere respectu mentis sola fungitur idea entis, vel lumen rationis, cuius splendore anima collustratur, atque potentias emittit intellectivas, quae individuis non coercentur ad instar sensus, sed species et genera apprehendunt unum simul et multa complectentes. Quare etiam ex ss. Patribus cum de lumine rationis dissererent, luculenter quidam docuerunt « lumen intellectuale in aliquo existens per modum formae permanentis et perfectae perficere intellectum » (2); quidam « mentem ab ipsa veritate, cui coniuncta est, formari » (3); aliaque id genus sexcenta. Quae in id conspirant, ut primatum formalem cognitionis universae, ideae entis vindicent. Non diffitemur, singulis cognitionibus suam specialem interesse formam, uti ideam hominis cognitioni hominis; ideam animalis cognitioni animalis; nulla tamen earum omnibus cognitionibus pracest, neque cognitionum formae dicuntur, quia ipsa in idea entis iam insident, quacum elaberentur, si illa mente excuteretur.

167.º Huic porro formae universali cognoscendi, si aliud validus lumen accederet, cuiusmodi foret lumen gratiae, nova inde gigneretur forma cognitionis supernaturalis dicta, qua potentiae intellectivae altius erigerentur, atque in Divinitatis perceptionem confusam adhuc et indistinctam impellerentur. Quod nobis factum in Baptismo est,

<sup>(1)</sup> Qui ideam entis repudiant, numquam ad statum primitivum, atque ordinem intrinsecum mentis humanae pervenient detegendum.

<sup>(2)</sup> S. Thom. S. II. II, CLXXI, II. — S. I, LXXIX, IV —.

<sup>(3)</sup> S. Aug. Lib. 83. qq. LXI. — S. Bonav. Itin etc. Inter hanc formam cognitionis, et formas kantianas multum interesse discriminis, iam praemonium iuit: illa enim obiectiva est, indeterminata, infinita etc; istae subjectivae determinatae, finitae, ac nonnisi nomine tenus formae. Item patet quam desipiant neo-platonici, qui contuitum Divinitatis homini elargiuntur. Hac enim in hypothesi divina essentia esset forma cognitionis, quo nil absurdius dici posset, ut docet Angelicus.

stque in sacramentis, quae ad abditissimam usque animae essentiam perveniunt, eam immutant, renovant formam cognitionis, cui totus animus insistit, augendo lumine uberiore. Rerum autem essentias pervadere solius Dei est, sicque patet divinitas Religionis nostrae, quae non ratiociniis tantum annititur se hominibus persuadere, quin etiam parvulis communicatur, eosque in seipsam convertit superna quadam mentis illustratione, qua unusquisque fidelium reformatur spiritu mentis suae. Qua semel indita cognitionis supernaturalis forma efflorescunt animo facultates intellectivae et morales ordinis etiam supernaturalis, quibus carens ethnicus a christiane differt.

# ARTICULUS QUARTUS

.

ě

₽

٠

.

3

#### FALSUS OBIECTIVISMUS

168.º Quamvis hucusque quoad naturam obiecti praestituta, perspectissima sint, nondum omnium sibi consensus forte captivarunt. Vigent adhuc sensistae, atque neo-platonici, quorum primi sensibilibus. secundi soli realitati divinae nomen obiecti attribuunt. Illi eo illuduntur, quod sensibilia obiecta vocari consuescant, quin animadvertant. verba res exprimere, quatenus iam cognoscuntur: res porro cognoscere idem omnino est ac eas, lumine rationis opitulante, menti exhiberi. atque quodammodo obiectivari. Re quidem vera, si obiectivitas tanti habetur, quanti intelligibilitas, quis unquam mentis compos dixerit sensibilia intelligibilitate pollere -? Nonne si ita essent, totidem insa lumina intelligibilia evaderent, atque aeterna, ut ideis contingit, quae utpote intelligibiles, ideo semper intelligi potuerunt, semperque poterunt, atque inde aeternae? (1) Num ea non aspicerent et animae belluarum, cum ipsis minil deesset, neque animae simplicitas, neque unio atque relatio cum sensibilibus? Nihil ergo est ex realibus tam corporeis quam spiritualibus, cui obiectivitas conveniat.

169.º Excipienda est realitas divina, quae sibi atiisque lux est, eaque neque sensu corporeo, neque alterius luminis intelligibilis participatione, sed immediata mentis intuitione in propria qua fulget intelligibilitate, perciperetur. Eam vident Sancti in patria; de quibus dicitur— quod in lumine (Deo) lumen (Deum) vident—. In praesentiarum contra tantum homini concessum est aliquid istius luminis arripere, et in ipso ceu în obiecto universali rerum essentias vel ideas conspicere, quae hoc in tempore nobis sunt cognitionis obiecta.

170.° Atque binc distinctio inter scientiam et historiam. Scientia agit de rebus prout in ideis vel in obiectis contemplantur: historia

<sup>(1)</sup> Quod acute vidit Norris cum Anglis systema Malebranche explicaret.

vero de rebus prout subsistunt; atque inde recta invaluit consuetudo dicendi, obiecta scientiarum esse rerum essentias specificas vel genericas; historiarum autem facta. Praeterea cum solius Dei sit, realitati identicam habere intelligibilitatem ideoque esse realitatem intelligibilem, consequitar, ex scientiis solam theologiam in obiectum reale incumbere, non equidem intuitione, sed ratiocinio et fide compertum.

Mi

(NE

jte (Li

地域

N

ı.

×

h

#### CAPUT SEPTIMUM

## DE IDENTITATE OBIECTI COGNITIONIS HUMANAE

171.º Nihil est aptius praestantissimae cognitionis naturae, idest obiectivitati ostendendae, quam identitas cognitionis in singulis heminibus. Nobis est igitur haec studiosissime persequenda.

Realibus quamvis plurima insint specie identica, ac eadem omnino (1), sicque in iisdem determinatis speciebus redigantur; unum tamen ab altero numero realiter discernitur. Animantia ex. gr. bec pacto eadem alioquin specie, numero tamen distinguuntur, et quidem tot sunt quot adnumerantur individua, quae suam habent vitam, suos motus, sua corpora, suas sensationes, suosque instinctus. Idem est de omnibus entibus realibus; realitas enim est principium individuationis.

172.° In cognitione autem, vel etiam in ordine logico, identitas numerica plurium individuorum in unica idea specifica aut generica occurrit, sic ut innumerae etsi mentes quidquam cogitantes sint, idem numero respiciunt obiectum. Nam cum homines plantam vel lapidem, aut solem mente conspiciunt, quot putas sint obiecta eorum licet adeo invicem dissitarum cognitionum? suntne tot obiecta numero distincta, quot actus cognitionis? Cave hoc asseras; offenderis enim sensum communem tibi reluctantem. Omnes quippe concorditer arbitrantur, eamdem ideam plantae omnibus mentibus illucere, atque iam aliquando illuxisse, et in posterum fore ut etiam semper illuceat. Alias enim, quomodo secum ipsi convenire, mutuo intelligi, ac loqui homines possent, si una uni, alia alteri, neque unica omnibus interesset idea, in quam aspicerent ceu in communem iudicandi regulam?

(1) Conf. Plato in Parmen. Quoad Platonem iuverit animadvertere saepius ipsum rebus creatis quamdam intelligibilitatem conferre, quam secundam vocat, atque a prima intelligibilitate realiter secernere videtur; quod nulla ratione admitti potest, quia intelligibilitas est essentialiter aeterna, una atque indivisibilis. Nil ergo mirum si hace Platonis doctrina a ss. Patribus cernitur castigata. qui unicam aeternamque posuerunt intelligibilitatem, eamque divinam, cuius paullulum nobis elargitum fuit, idest radiolus tenuissimus ex ipso intelligibilitatis fonte nobis derivatus.

Neque est tibi regerendum, satis esse singulis mentibus similes ntum, idest easdem specie, non autem numero ideas infundi. Nam. aero abs te, unde discernis ideas eiusmodi invicem similari? Nonne a utens idea tamquam communi mensura, cui, cum reperells illas avenire, affirmas, ciusdem esse speciei? Atqui ea quae sunt eiusdem miei, puta homines, non plures arguent ideas, sed sub unica conentur idea, idest humanitatis, quam in omnibus cuiusque hominis ceptionibus cogeris adhibere. Itemque de cognitionibus dicatur. se nequeunt simul specie convenire, quin in unicam indivisibilem am resolvantur omnibus mentibus praesentem (1). Sin autem dicas ic ideam exemplarem pro numero etiam mentium distingui, et non-I specie tenus eamdem esse, tunc redit argumentum, semperque ibit in infinitum; cum hisce in casibus eadem semper sit compaio facienda, ideoque in unicam ideam ideae comparatae item redudae. Melius est ergo quod concludatur, cognitiones humanas esse gulis mentibus identicas propter identitatem obiectorum eas illuantium, quemadmedum unus est sol, tametsi infiniti propemedum culi intuentium (2). Quae cum ita sint, lubeat inde nonnulla eclarissima inferre corollaria.

# §. 4. Corollarium primum — Obiectivitas ideas.

173.º Si enim eadem equidem numero singulis intelligentiis panitur obiecta, cum aliquid concipiunt, iam concludendum est, obiecognitionis haud ab ipsa animorum substautia educi, atque alia ra esse, quam sint mentes ea intuentes. Porro eiusmodi obiecta sunt; ergo ideae non animi medificationes, non actus, non quidmaliud subiectivum, sed vera sunt obiecta. De sensationibus haud loqui profecto fas est, cum unusquisque suas habeat.

# 8. 2. Corollarium secundum — Possibilitas magisterii.

174.º Profecto, pone aliud discipuli, aliud inesse menti magistri, inter se disputant, aut colloquuntur, putasne cos mutuo intel-

<sup>(4)</sup> Plato in Parm. identitatem idearum ex co probat, quod ea ablata pronaio exurgeret infinita.

<sup>(2)</sup> Hac ratione facile exploditur opinio Averrois, de intellectu universali, ie singulis hominibus communi. Adest quidem intellectum universale ac imune, idest obiectum, non vero intellectus, aut subiectum intellectivum. fr. s. Thom. S. l. LXXIX, V. — S. Aug. passim hanc de idearum identitate ierica quaestionem pertractat et per quam acutissime, ut semper mos est acerrimo ingenio.

ligi? Nonne ut verbo sententiaque concordent, aut dissentiant necesse est unum atque identicum intueri obiectum? Quod, ut quisque persicit, et ipsi factis saepe ostendunt, eamdem numero ideam suis quidmenitere mentibus, cum invicem provocentur, ut ideam rei, de qua agitur, attente speculentur. Deinde, quid sibi praestituit magistar, cum scholam adit? Id tantum, ut ideas quas ipse novit, easdem amero et discipulis manifestet. Iam age, si haec manifestatio non faret, ac proinde ideae magistri mentibus non affulgerent discipulorum, magisterium impossibile redderetur, quin etiam et omnium hominum collocutiones interciperentur, quae aut ideas aliis insinuant, vel est iam habitas excitant. Quapropter si ideae animi forent modificationes, aut sensationes, quinam aliis exhiberentur? Quis nostrum intimam sensum atque conscientiam introspiceret, nisi ipse fuerit Deus, qui scrutator est cordium? Tam ergo magisterium, quam conversationes ideo fieri possunt, quia idem numero obiectum mentibus insidet (1).

# §. 3. Corollarium tertium — Unanimis voluntatis in unum consensu.

175.º Voluntas ea est animi activitas, qua cognita amore aut cia prosequimur. Atqui sicuti in cognitionibus eadem numero sunt obiscta penes mentes cognoscentes, ita et unanimis in ipsa omnium reluntas. Hinc in bonum in genere omnes inclinamur, atque a mil cohibemur, non quasi subjectivis quibusdam tantum atque distisctis incitemur, ac retrahamur instinctibus, indigentiis et cupidinibus similibus; sed potius quia eodem allicimur, aut repellimur obiecto, ut omnes fatentur, cum ad unam et indivisibilem felicitatem, et ad bonum universale nos esse comparatos (etsi in applicationiba varietas sit sententiarum) affirmant. Quod magis etiam .confirmater dum attendas bonum universale id respectu voluntatis dici, quoi respectu intellectus ens vocatur, ut scite noverunt scholastici, qui bus — ens et bonum convertuntur —. Consensus ergo voluntatis ex identitate est repetendus obiecti intellectus. Etenim bruta animanti haud sane in unum commune bonum consentiunt, quia neque intellectu potiuntur in unicam veritatem defixo.

# §. 4. Corollarium quartum - Societas, amorque proximi.

176.º Proinde belluae in unam societatem minime etiam coalescunt. quia unaquaeque sibi vivit, agit, consulit, et sufficit. Hominibus vero, cum eaedem sint numero veritates discendae, eadem iura tuenda, eadem bona prosequenda, eadem felicitas praestolanda, simul uniun-

(1) Conf. s. Aug. de mag.

-tar, sociantur, ac vicissim congruis legibus fulciuntur, ut ad identieum finem perveniant. Rursus, dempta identitate cognitionum, institutur, diximus, collocutio, et conversatio, ideoque et societas, atique proximi difectio, quae eo ordinatur, ut ad idem bonum alios verbo et facto sollicitet, et quasi impellat. Atque ideo homines prosent vocantur, quippe qui cognatione naturae in idem punctum conspirantis simul appropinquantur, et uniuntur arctissime (1).

#### ARTICULUS UNICUS

# IDENTICUM HUMANAE COGNITIONIS ELEMENTUM INSTAR GERMINIS HOMINIBUS INFUNDITUR DRINCEPS RVOLVENDI

177.º Inter leges, quibus mundus regitur, lex germinis excellit. nume ubique locorum dominatur, atque id perpetim praestat, ut'e ermine generationes flant, genitaque exinde paullatim augeantur usque d plenam evolutionem. Hinc Deus initio temporis entium germina bique sparsit, simulque ordinem causarum et agentium naturae ita isposuit, ut ea datis temporibus faecundent et explicent. Quod et ominibus factum esse conspicitur. Ipsi quoque ex semine generativo lolescunt, et complentur per iugem partium intus-susceptionem; god et animabus contingit, quae licet utpote spirituales e nullo fuent semine materiali eductae, sed a Deo immediate creatae, non ideo. men statim plane evolutae, atque omnibus potentiis ornatae prodieant, ut videre est penes parvulos, qui sensim animo explicantur, ovas in dies facultates, novasque acquirunt cognitiones, experientia, A magisterio edocti. Quid ergo humanis mentibus tantum originaliter fuit ? Infuit solum lumen rationis, alt s. Iustinus, instar germinis nusdam: seu purum lumen rationis absque ulla determinatione atque :terna applicatione, ac ceu medium universale cognoscendi, nondum sum , applicitum (excepta applicatione perceptionis proprii corporis) que rebus postmodum intelligendis comparatum. Cum autem appliitiones et usus eiusdem in rerum perceptionibus magis unusquisque everit, novas pedetentim acquirit cognitiones, ac aliae ex aliis ani-

<sup>(4)</sup> Ex eodem principio identitatis idearum numericae poterit quis ceu coollaria inferre, tum fidem naturalem qua eisdem veritatibus et maxime pritivis (a guisa del ver primo, a cui l'uom crede) credimus, cum spem aturalem, qua, rerum in lisdem ideis possibilitate concepta, eventus factuos fore confidimus. Paucis, totus animus et quidem funditus, atque quoadtunes suos actus et potentias per objectivitatem et identifatem idearum exlicatur.

mae ipsi exurgunt potentiae, reflexionis, abstractionis etc. sicque adipiscitur quod discere ac erudiri dicitur.

178.º Aequales ergo primo homines quoad animam incipiunt, cum omnes solum et simplicissimum gerant mentibus suis infixum lumen rationis, quamvis multo clarius uni quam alteri, fortasse ob arcanum organismi influxum, illuccat. Differentiae autem intellectuales deinceps subsecuturae vel ex eo pendere videntur, quod lumen huiusmodi variis perspicuitatis modis splendeat, vel quod magis magisque adhibeatur secundum circumstantias loci, obiectorum, educationis, praeceptorum, atque praecipue organismi et systematis cerebro-spinalis potissimum, cuius varietates nocere vel prodesse luminis applicationibus diversimode possunt. Hae autem applicationes tot vocantur evolutiones luminis rationis. Diversitas autem in claritate luminis non est ita accipienda, ut aliquanto plus intelligibilitatis quibusdam revelet., alüs autem occultet. Nam lumen istud tanta est cum sapientia mentibus humanis accommodatum, ut si plus quam ipso iam contineatur manisestet intelligibilitatis, iam mens Deum qui fons est luminis intueretur, sicque in ordinem supernaturalem gratiae transiliret, etenim lumen rationis iam ipsa tota et sola est intelligibilitas indeterminata et universalis entis, quae ordini rationali condendo requiritur. Hinc si aliquid amplius intelligibile eo superius superadderetur hoc aliud intelligibile cum nequeat esse aliquid ens creatum, sive quod istad ex se intelligibile non foret, sive etiam quod eius intelligibilitas iam virtualiter in ente ideali prachaberetur, consequitur, hoc alterum intelligibile adiunctum aliud non esse quam substantiam divinam, quam novimus suapte natura intelligibilem quidem sed ordinis superioris, nempe supernaturalis (1). An vero haec diversitas splendoris luminis rationis quantitatem quoque cognoscibilium lumine ipso iam implicatorum adaugeat, adeo ut mens humana uberius collustrata, plura ac perfectius cognoscat, an vero verior et expeditior tantum in cognoscendo, atque etiam perspicacior caeteris aliis mentibus lumine obscuriore instructis, reddatur, res dubia est, et disputata. Interea iam inde constat quomodo identitas obiecti cum ingeniorum varietatibus conciliatur. Sin vero lumen rationis quoquomodo differens penes plurimos haberetur, eo quia sunt alii aliis doctiores, id nondum ever-

<sup>(1)</sup> Pseudomystici et neoplatonici numquam systema obtrusissent immediate divinitatis intuitionis, si aequa lance quantitatem intensivam entis ideelis porderassent, cui vel minimo intensitatis gradu superaddito, iam ipsam nobis aliquatenus revelaret divinam realitatem, uti nobis per fidem evenire experimur. Est igitur statuendum, ordinem rationalem ex universali rerum intelligibilitate vel possibilitate, idest, ex idea entis universalis et indeterminati originem ducere, eaque totum inniti.

teret identitatem obiecti, quod in primis iam commune est omnibus doctis, atque etiam rudibus idem acrius manifestari potest, si ipsi intelligendo apti essent. Nulli propterea sapientium unquam de eo quasi de re sua gloriari fas est, cum certe sciat plures ipsum viridius apprehendere, aut fore apprehensuros, utpote omnibus commune. Utinam si id sensistae ac subiectivistae perspexissent.

÷

i : ile

Li is

Ē٠

-

Ì

8

. 1

ì

ŧ

# Corollarium - Hallucinationes phraenologicae.

179.° Anima cum in luminis rationis usibus etiam ab conditione organica et maxime cerebrali dependeat, ex qua materiam sibi haurit cognitionis, atque eo perfectior et promptior sit, prout perfectius est cerebrum, inde phraenologi, Gall et Spurzheim ducibus, intulerunt, mentem adeo esse cerebro alligatam, ut ipsius operationes forent cerebri actiones censendae; ideoque etiam evolutiones animi ita cerebralibus complicari evolutionibus et prominentiis, ut sola inspectione cerebri, ait Gall, status animi erui illico sine haesitatione possit. Imo quidam ex ea schola audaciores eo usque progressi sunt, ut mentem sustulerint, atque ludicrum inveherint materialismum.

Quanta hic congerantur absurda nemo non videt, neque propterea nobis necessum est ea data opera refellere, cum refutatio ex dictis sat constet. Recognoscant ergo phraenologi propriae scientiae infantiam haud altius erigendae quam oporteat, neque semper craniometro sed interna observatione prosequendae.

In antecessum enim tria potius ipsi statuere debent: 1.º corpus a principio sensitivo discernere: 2.º item principium sensitivum a principio intellectivo, cum aliud sit sentire aliud intelligere (1): 3.º relationes inter corpus, principium sensitivum, et intellectivum clare exponere. Quae cum fecerint, altiora quaerent.

# CAPUT OCTAVUM

## DE EXTERNA HUMANAR COGNITIONIS MANIFESTATIONE

- 180.º Perperam prorsus nobis lumen cognitionis collatum fuisset, si nullo medio donaremur, cognitiones aliis promendi. Quorsum nam
- (4) Distinctio inter sentire et intelligere Kantio primo tribuitur. Ast immerito cum omnibus veri nominis philosophis heec distinctio semper notuerit, et etiam evidenter penes s. Thomam occurrat. Contr. Gent. L. 14. c. 67. Item s. Bonav. Itiner. S. August. aliique Patres, nec non philosophi saniores cuiusque aetatis; qui si interdum sensibus cognitionem elargiuntur, metaphorice solum id faciunt.

anima cognitionibus ditata conticesceret? Quid tantae ipsi cognitiones prodessent, si aliis eas non communicet, unde solatium, gaudium, honorem, amorem, aestimationem obtineret, quibus mutuo sublevamur, diligimur, reveremur, et laudamur? Necessum est ergo aliquod ei constitui vehiculum, cuiusmodi maxime est organum vocale, quo cognitiones suas revelet forinsecus.

# ARTICULUS PRIMUS

#### DE RELATIONE INTER VOCABULA ET COGNITIONES

181.º Plurima nobis signa sunt internis cognitionibus extra pandendis, puta scriptura, gestus, verba seu vocabula. Hinc quod de uno dicitur, etiam potest aliis referri. Nos híc de vocabulis ut verbis potissimum ore prolatis.

Sunt, qui inter verba et cognitiones, vel ideas nullam omnine distinctionem agnoscunt, sed plenam identitatem, sic ut nomen ac idea rei idem sint. Alii contra ea invicem distinguunt, relationem dumtaxat conventionalem et arbitrariam admittentes. Priores nominalistae vocantur, qui paucis profecto exploderentur, dummodo attente animadvertere non dedignarentur, verbum aliud non esse, nis paullulum aeris pulmonibus eiecti, oreque articulati, ideoque nibil habere illius idearum identitatis, obiectivitatis, immutabilitatis, universalitatis, quibus scimus ideas revera splendescere.

Relatio autem conventionalis ita intelligitur, ut verba ex se nihil significent, atque solo fuerint hominum pacto ad hoc vel illud significandum adhibita. Inde patet diversitas, atque inintelligibilitas linguarum sola conventione invectarum, quarum verborum priusquam sensus non ediscatur, neque, quod ipsa innuant, cognosceretur. Hoc idem de scripturis et gestibus. Atque inde iure colligitur verba plurimum differre ab veris imaginibus, quae non hominum consilio, sed ex semetipsis praeseferunt similitudinem rei determinatae. Contra verba potius signa quam imagines vel repraesentationes sunt. Quocirca imagines ab omnibus ut primum conspiciuntur, quid referant, ostendunt: non item verba, quae quamdiu non interpretantur, insignificativa sunt. Relatio ergo inter cognitiones et verba neque naturalis, neque intrinseca, aut immutabilis est, neque repraesentativa; sed gratuita, conventionalis, et mere significativa.



#### ARTICULUS SECUNDUS

#### DE VOCABULORUM NECESSITATE

- 182.º Cum infantuli, atque surdo-muti nedum res sentiant, veum quoque cognoscant, quamquam adhuc obmutescant, evidenter atescit non omnibus cognitionibus formandis necessario verba, aut ocabula requiri. Tria enim sunt tantum cognitionis elementa: 1.º senatio, vel imago phantastica, 2.º forma cognitionis aut idea entis, 3.º eoum unio quae ut vidimus, ipsa spiritus activitate perstringitur. Pereptiones ergo intellectivae absque vocabulorum interventu fleri posunt, atque ideae inde exortae sine vocabulis etiam intueri. Num enim ocabulo leonis egeo, ut praesentem vel possibilem valeam leonem ognoscere?
- 183.º Alias autem se habent cognitiones reflexae et abstractae. Conitio enim reflexa non exercetur, nisi praecurrat idea abstracta finis, uta, alicuius, ob quem reflectitur (1).

Idea porro abstracta cum nullum arguat obiectum externum, quo actietur, et aliunde ob legem cuiusdam inertiae (2), cui animus etiam subiacet, sine impulsu ipse permoveri nequeat, restat ut saltem verbis ceu signis vicariis sensationis percitetur, atque attentionem ad abstracta cenvertat. Quandoquidem haud video, quomodo v. g. conitio iustitiae, pulchritudinis etc. oriri poterit, quin signum aliquod cripturale aut verbale intercedat, quo animus in haec abstracta mocatur. Nullum sane est obiectum reale, quod ipsa sit iustitia, et sulchritudo, vel aliquid eiusmodi. Superest ergo quod loco eiusdem it verbum, quo oblito etiam ideae abstractae disparent, neque nobis suodammodo fas.est in sensilibus quibusdam eam imaginare. Profecto um ab pictore quaeras, ut tibi iustitiam vel bonitatem pingat, tibi rottinus responderet, talia in seipsis pingi non posse, utpote abstracta; ta neque tibi licere rebus externis revocari, si eas oblivisceris.

184.º Ii tamen non sumus qui denegant, homines in societate iam onstitutos, atque ideis abstractis verbisque instructos, posse quando-que alia atque alia verba excogitare propria et communia; item alia suffiere signa, puta simulacra, picturas ideis abstractis revocandis; v.g. ad ignificandam potentiam per brachium, omnipraesentiam per oculum.

<sup>(1)</sup> Qui enim reflectit, debet aliquem habere finem, ob quem reflectit, eo quia reflexio voluntaria est, atque post finis cognitionem determinatur. Atqui dea finis est abstracta; ergo sive reflexio, sive voluntas numquam sine praecedenti abstracto moventur, de motu inquam reflexo et conscio (consepevole).

<sup>(2)</sup> De huiusmodi inertia, et quantum ab inertia corporum distet, nobis in exchologia sermo erit subtiliter copioseque.

modestiam, temperantiam etc. per aliquod symbolum. Id de primo homine aut de homine in societate non degente solum negamus, qui etsi potentiam metaphysicam loquendi haberent, eam tamen in actum haud reduxissent, nisi fuissent aliunde excitati. Hinc deducitur linguam (il linguaggio) primo homini divinitus datam fuisse sin quoad propria vocabula, saltem quoad abstracta. In primis enim sine vocabulis abstractis haud ideas abstractas ipse unquam obtinuisset, neque verba abstracta sine ideis pariter abstractis: aliunde lingua tota ferme abstractis contexitur, iisque persicitur. Concludendum ergo Deum linguem homini indidisse. Ad vocabula vero propria quod spectat, videtur quod, homo primus punquam pariter ea sibi propria virtute esset comparaturus, nisi extrinsecus adiutus fuisset, quemadmodum modo pueri educatione adiuvantur. Accedit, quod cum homo ad societatem statim fuerit naturaliter factus, societas autem sine lingua nequeat corlescere; iterum infertur primo homini linguam statim etiam collatan divinitus fuisse.

## **ARTICULUS TERTIUS**

#### DE VERBO MENTIS, RIUSQUE A VERBO ORIS DISCRIMINE

185.º Plura de verbo mentis scripsere scholastici, quae diversimode postea interpretata fuerunt. Nobis ea sententia verior videtur, quae ex differentia speciei intelligibilis a verbo mentis fluit.

Iuxta Scholasticos cum mens ideam puram rei, vel rem in mera sua idealitate intuetur, dicebatur, ipsam speciem intelligibilem rei babere; cum autem nedum idealitatem, verum etiam realitatem rei percipit, praeter speciem intelligibilem etiam verbum mentis oriri, idest animi persuasionem, vel internam affirmationem subsistentiae obiecti. Non est tamen necesse quod subsistentia actu praesens sit, sufficit vel recordari aut fingi, ut inde verbum mentis producatur. Ex quo intelligitur, cur Angelicus dixerit « verbum plus de rei substantia participat, quam idea » (1), quia illud quidem, non ista, subsistentiam rei expostulat. Atque proinde coherenter ipse Doctor verbum mentis appellat » quamdam emanationem intellectus » (2), quod sane de idea, ab intellectu non emanante immerito diceretur. Quare idea ad verbum se habet, ut potentia ad actum: illa enim rem in potentia seu in possibilitate, istud in realitate exhibet (3).

186. Atque ex iis iam elucet discrimen inter verbum mentis et oris. Illud quippe est interna rationis affirmatio, et persuasio, spiri-

<sup>(1)</sup> Opusc. XIV.

<sup>(2)</sup> S. I. XXXIV, II. — opusc. XIII.

<sup>(3)</sup> Contr. Gent. L. L.

tualis quidem et simplicissima; istud autem parumper aeris materialis pulmonibus expirati, oreque emissi, atque signum, et quasi vehiculum, vel quaedam fere respiratio illius.  $\alpha$  Verbum, inquit s. Augustinus, quod foris sonat signum est verbi quod intus latet, cui magis verbi competit nomen. Nam illud quod profertur carnis ore, vox verbi est, verbum quia et ipsum dicitur propter illud, a quo ut foris appareret, assumptum est (1) ».

Demum verbum mentis, cum sit quoddam cognitionis corollarium, omnibus est intelligentiis, et etiam divinae commune, etsi diversa prorsus ratione flat (2); contraque verbum oris solius hominis est. Si quis plura de verbo cupit, adeat s. Thomam in quaest. De verbo mentis, ubi praeter naturam, et eiusdem a verbo divino inveniet discrimina infinita.

# **CAPUT NONUM**

#### DE INFINITATE ET FINITATE COGNITIONIS HUMANAE

187.º Notum cuique est, hominem ut limitibus circumscriptum, potentiam cognoscendi habere tamen infinitam, eamque numquam cognitionibus et scientiis ita repleri, ut iam aliquid amphus non inquirat, aut concupiscat. Quaerendum ergo nobis est, unde tanta cognitionis virtus ei derivetur, cum aliunde exploratum sit eam finitae esse naturae.

#### **ARTICULUS PRIMUS**

# INFINITAS POTENTIAE COGNOSCITIVAE EX PRIMITIVO MENTIS OBIECTO PROVENIT

188.º Quidam ut hanc illimitatam cognoscendi potentiam explicarent, veritatem quamdam arcanam et infinitam animae indiderunt, ex qua ideae procreantur: et ipsi fuerunt Subiectivistae et Critici germanici. Verum finita animae natura nimis comperta est, ut nullus ipsis

(4) L. 45. de Trinit. - Conf. protol. Erm. Pini.

<sup>(2)</sup> la divinis cognitionem intellectus paterni in Verbo absolvi fide profitemur. Verbum autem cognitionis humanae toto caelo a Verbo discriminari, non est cur multis evincamus. Interea tamen ex eo quod etiam humana cognitio verbum (suo modo) habeat, iterum infertur eam divinae esse originis, vel principium habere divinum, quod est idea entis, non autem ex animae, pene dixerim fundo vel activitate, ut subjectivistae autumant, directe efflorescere. Plantae equidem erbaeque ac virguita veris tempore, non ideae efflorescunt.

adstipuletur. Ex finito enim quomodo infinitum producatur, nescirem. Limitatio ergo animae obstat, quominus haec infinita in cognoscendo sit, quemadmodum neque talis est reipsa in sentiendo.

189.º Unde est ergo haec infinitas cognitionis deducenda? Ex obiecto intellectus, et maxime ex primitivo ac formali. Enimyero in tantum intellectus dicitur inexplebilis, in quantum eius visio in medium vel formam cognitionis universalem dispanditur nullo finito objecto circumscriptam, ast plane indeterminatam, vel, ut se exprimunt Patres, incircumscriptam; cuiusmodi est idea entis, vel ens universale, quod, inquit s. Bonaventura, « est immensum, ideo intra omni non inclusum, extra omnia non exclusum, super omnia non elatum, infra omnia non postratum ». Hoc idem docet s. Thomas, qui saere repetit « intellectum respicere rationem entis universalis » cen formam objectivam, et indeterminatam cognitionis humanae. Re quiden vera, sit intellectus quadam solummodo determinata idea insignitus, tum ea tantum cognosceret, quae sub tali idea continentur, iisque adimpleretur, neque ulterius alia quaereret. Quod si vidimus intellectum nostrum infraenem plane, et nullis entium classibus, specie bus, generibus alligatum, neque cognitionibus, ut ut innumeris un quam satiari, tum perspectum est, ipsum adeo extendi quia forme cuidam primitivae universali unitur, atque eo latius porrigi, quo grandior ac latior videtur forma cognitionis. Hinc alia habetur ratio obiectum haud cum subjecto confundendi, atque quidpiam elementum divinum menti elargiendi, ut omnes Patres indulserunt, ac praesertim s. Augustinus, et s. Thomas S. I. LXXXVI II et alibi passim (1).

190.° Verum, quid opus esset, ut hace facultas tandem exhauriatur? opus esset intuitio plena et perfecta divinitatis, quae forman intellectus adaequat. Etenim idea entis non est aliud nisi essentia entis, quae in Deo perfectissime completur, quia Deus est ens per essentiam, atque dicitur ens (l'ente). Soli ergo Dei perceptioni intuitivae mens acquiescet, ac nobis usque tum est propterea expectandum, ut affatim etiam expleamur nedum cognitione, sed etiam amore, qui ex cognitione consequitur. Nec tamen inde inducas not tunc in patria Deum totaliter comprehendere, quia, ut ipsum comprehendamus, debemus totam suam actionem recipere ac continere, cuius sane finita animae substantia incapax est. Videbimus ergo totam Deum, in quantum ut ens totam percipiemus, non tamen totaliter, quia infinitam eius realitatem comprehendere nequimus, non quidem ob formae cognitionis, sed ob finiti subiecti sive animae de

<sup>(4)</sup> Factum eiusmodi infinitatis cognitionis omnes ultro fatentur, eius autem causam repudiant.

fectum, quo ab infinita et perfectissima animi cum Deo communicatione impedimur.

#### ARTICULUS SECUNDUS

#### DE PRAECIPUIS HUMANAS COGNITIONIS LIMITIBUS

- 191.º Homo quamquam infinito insideat elemento, quo eius mens in immensum veluti ampliatur, limitibus nihilominus quibusdam sepitur in cognoscendo, quorum primarii sunt:
- 1.º Defectus cognitionis positivae divinitatis. Iam alias dictum est nos quamdiu a Domino peregrinamur nonnisi sensibilia positive cognoscere, atque ex ipsis, relationibus ideologicis, ontologicis et cosmologicis innixos, inferre ens supremum tanquam aliquid absens et absconditum, quod per imperfectionum remotionem, atque per modum eminentiae conamur ipsum omnimode perfectum quodammodo nobis exhibere, quin tamen unquam eius existendi modum, essentiae unitatem, eiusque cum realitate identificationem, cuius nullum ex natura habemus exemplum, intueamur (1). Ideo optime ens supremum divinitas appellatur « quia, inquit Vico, quasi divinando vel, ut docet Apostolus, prophetando eius existentia detegitur ». Quo fit, ut cognitio Dei negativa sit, seu vacua magis quid ipse non sit, quam quod sit ostendens (2). Qua in re caute animadvertendum est hic neque de Deo prout in se est, neque de perceptione supernaturali ipsius, sed de cognitione rationali, agi. Indubium siquidem est Deum non esse aliquid negativi, sed ipsam entis plenitudinem; et similiter, positivam esse perceptionem supernaturalem eiusdem, qua homo gratia adiutus modum essentiae divinae apprehendit, etsi nondum perfecte. Id si recte fuisset perspectum, haud profecto propugnatum fuisset, ideam infiniti esse positivam, finiti autem negativam. Infinitum equidem est positivissimum, idea autem, quam de ipso habemus, negativa. Praeterea idea positiva divinitatis tam statui viae, utpote rationali, quam statui gratiae et gloriae, ubi non idea, sed perceptio habetur divinitatis. repugnat: quia iusti et beati haud ideam, cuius obiectum est possibilitas rei duntaxat, sed perceptionem Dei habent, etsi vario modo quia terminus perceptionis est realitas.
- (4) S. Thom. « Ex effectibus divinis divinam naturam non possumus cognoscere secundum quod in se est, ut sciamus de ea quid est, sed per modum eminentiae, et causalitatis, et remotionis » S. I. XIII, VIII.
- (2) S. Thom. Comp. theolog. op. III. In id perfecte etiam s. Bonaventura, imo omnes ss. Patres consentiunt, quia secus ordo rationalis radicitus subverteretur, quod certe protestantismum sapit.

Interea propter hanc rationis limitationem tantum abest ut vilescamus, ut potius ipsa quam plurimum nos soletur, quippe quae lecum praebeat fidei, et divinae liberalitati, quae per gratiam nobis impartitur quod certe non valeret natura, atque ipsam, inquit Job, scientiam vincit.

- 2.º Defectus comprehensionis Dei. Hoc est praecedentis limitationis corollarium, quod non equidem ex ipsa forma cognitionis illimitatae eruitur, ast ex substantia animae, quae nequit totam, quant est, actionem divinam recipere. Propterea etiam Beati dicuntur Deum non totaliter, sed totum cognoscere; totum utpote indivisibile mentis objectum, non totaliter, quia non totum, quantum fieri potest, gardium, ex divinitate in Beatos effunditur, cuius receptioni inepti sunt.
- 3.° Necessitas animi nonnisi quae ipsi sensibus perhibentur cognoscendi. Revera mens eatenus cognoscit, quatenus ei intrinsecus offeruntur obiecta cognoscenda, cum ipsa non sit quae sua virtuk haec sibi creat, atque utcumque disponat. Quoties conamur aliquid mente arripere, quod tamen recusat ac aufugit? Nonne cum cognoscimus aliunde in cognitionem movemur? Num non requiruntur sensationes, imagines atque verba, quibus in perceptionem intellectivam atque in cognitionem abstractam inducamur? Identidem voluntarie ad cognitionem determinamur, sed obiecta cognoscenda aliunde semper nobis porriguntur quibus permovemur.
- 4.º Imperfectio perceptionis intellectivae. Res eo modo cognoscuntur, quo in nos agentes sentiuntur. Atqui earum actio sive ob organismi defectum, sive ob earum imperfectam agendi rationem non tota sensibus explicatur. Quo fit ut multa earum adhuc nobis occultentur, atque cognitione magis relativa quam absoluta percipiantur; indeque ortum habeat philosophia transcendentalis, quae in lucubrateda cognitione adlaborat quousque ad eius absolutam naturam non nerveniat.
- 5.º Impotentia mensurandi vim cogitativam cum obiectis cognoscendis. Norunt omnes mentem undique limitari, atque pene innumera ipsam latere. Verum quis eo audaciae pervenit, ut ausus fuerit omnes limites ordinis rationalis singillatim determinare atque terminos quibus humana cognitio coerceri poterit? quis novit, quae rationi accommoda, et quae impervia sunt? Poterit quidem homo nonnullas agnoscere limitationes, easque praesertim hactenus expositas, non tamen omnes, nisi confuse. Qui nobis renuit assentiri, adeat Job Cap. XXXVIII, ubi eloquentissime hominis superbia terminos orbis perquirens stultitia redarguitur (1).
- (4) Quae animi limitationes si vix semel expensae fuissent, numquam vel ipse Abaelardus omnium fortasse primus, rationalismum systematicum, quo

192.° Atque hic finis gnoseologiae, quae nobis sat discussa videtur saltem in primariis suis partibus. Si quid defuerit, hoc in ideologia mox disputabitur.

etiamnum divina concutiuntur theologiae principia, invexisset: cui propterea dispellendo nil aptius, nil validius esse putamus, quam categorica distinctio entis formarum, idest distinctio entis idealis ab ente reali, quorum primum menti quidem immediate innotescit, non alterum, ratiocinio (negative), atque fide (positive) exclusive inferendum.

# PROTOLOGIAE PARS SECUNDA

## **IDEOLOGIA**

# PRAELOQUIUM

193. Omnium scitu, maxime nunc temporis, optatissimum, idearum opinamur esse naturam, quam veteres sapientes in lucem semper conabantur proferre, ac prae caeteris statuere, cum errores philosophicos, imo et theologicos radicitus convellere, ac abradere intenderent. Ea potissimum de ratione Ecclesiae Patres, s. Anselmus, s. Thomas, Albertus Magnus adversus nominalistas movebantur, ne cum idearum destructione, quam nominalistae moliebantur, dogma etiam pessumdaretur Trinitatis. Enimyero, undenam, putas, initium duxisse rationalismum theologicum, pantheismum, atque scepticismum sive religiosum, sive philosophicum, atque turpissimum hodiedum gliscentem egoismum, nisi ex sensismo, subjectivismo, atque formalismo etc.? Fertur sensismum Lockii idealismum in Anglia peperisse Hume et Berkeley, in Gallia vero materialismum Cabanis et Tracy, ac tandem in Scotia scepticismum Reid ideis infensissimi. Postmodum ex Reidio, qui facile princeps est subjectivistarum Italiae, Galluppi videlicet, Mancino, Mamiani, Mastrofini, Bonelli, Soave, aliorumque (1), ceu surculus prodiit criticismus germanicus, qui in scepticismum iterum evasit, idealismum, ac pantheismum quo subtiliorem, eo pestilentiorem, atque cuncta etiam evidentissima tam in philosophia. quam in theologia subvertentem. Hisce adeo furentibus erroribus quisnam poterit obsistere, si natura idearum, unde pullularunt, dimittatur utpote impervia et inscrutabilis? vel si potentia idearum productiva menti attribuatur? Profecto campus hostibus cederetur; atque dum voce atque laterum etiam contentione in eos inveheretur. intactae nihilominus radices, ac virentes relinquerentur, quae ingiter

<sup>(4)</sup> Adeo intimum inter subiectivistas veteres ac nuperrimos initum est foedus, uti dicunt, offensivum et defensivum, ut unus aut in libris aut in diariis alterum tanta cum animi praefidentia nominet ac appellet, ut risum moveant commiserationemque philosophorum, qui illud (ni fallor) de haruspicibus recordenter Ciceronis « quis non ridet haruspen haruspicem cum rider et ». Sic isti ridere invicem debent, qui ideas intimo. abditoque fere in gurgustio compescunt, quas tamen, ut caeteri homines, norunt obiectivas esse, imo, ni mentiantur, experiuntur.

alios germinarent errores prioribus perniciosiores. Contra omnes divellerentur, si ideologia, debita qua par est sedulitate percoleretur, atque a cachinnis, dicteriis, atque conviciis aliquando ideophobi supersederent.

194.º Iis sane haud nos astipulamur, imo omnem lapidem movemus, ut ideae natura enitescat, cuius propterea tractationem duabus concludemus sectionibus: prima de ideae natura, secunda de ideae characteribus. Methodus, quae in claram naturae idearum notitiam nos perducet, observativa erit ac analytica, eaque tantum ut vera excipiemus, quae vigilis factorum animadversio praehebit.

# SECTIO PRIMA

#### DE IDEAE NATURA

Sectio de ideae natura, maioris perspicuitatis causa in duo capita dividetur, primum de ideae definitione, secundum de philosophorum epinamentis in idearum naturam.

## CAPUT PRIMUM

#### IDEAE DEFINITIO

195.º Rei cuiuslibet natura ex eius probe facta definitione desumitur. Definitio porro duplex est, nominis et rei. Illa, nominis sensum, ista, naturae indolem, enuntiat.

Idea vi nominis, graecae originis est, quae latinis species est (1), exemplar, ac forma. Aeque ac si ideam rei habere idem sit ac rem mente quodammodo intueri. Ad rem Forcellini  $\alpha$  idea est id quod mente intuemur, et in faciendo imitamur ac sequimur ».

196.º Huc etiam revocandae sunt aliae ideae denominationes, typi, imaginis, repraesentationis, similitudinis, caute tamen adhibendae. Eiusmodi quippe aliquid realis semper innuunt, atque distinctionem numericam inter typum, imaginem etc., et obiectum reale ipsi respondens. Ast contra tam in idea, quam in eius obiecto reali idem numero ens est, licet sub diverso existendi modo, cum in idea idealiter ac intelligibiliter, in subsistentia realiter existat. Sic palatium utrobique idem numero est tum in idea palatii, quam ad extra in ordine physico, quod patet ex eodem vocabulo palatii, sive ad palatium ideale, sive ad palatium reale exprimendum adhibito. Non ergo aliud in idea, aliud in realitate babetur; sed alius est modus existendi

<sup>(4)</sup> Conf. Cicer. lib. I. Acad.

rei in idea, alius modus eiusdem quatenus subsistit; eiusmodi auten modi incommunicabiles sunt, et diversi (1), quia formae entis sequeunt ullatenus permisceri.

Uteremur autem his vocibus (imaginis etc.) tutissime, et quiden optime, si eo solum sensu acciperemus, quod ideae haud menti-identificentur, sed ipsi tantum se praesentent, atque essentiam rei ostedant. Hac enim ratione nomina praedicta obiectivitatem et intelligibilitatem ideae satis exprimerent, quod est rectissimum. Caeteram curandum est, ut idea maiori qua par est puritate, et spirituslitate sine ullo sensibili elemento concipiatur.

R

ŧе

(100

100

140

\*

ie:

ų,

.

N.

A 18 M

加加加

10

ð

1

Ψ:

4

41

٠

4

197.° Quid ergo est idea? Idea nobis esse videtur = conceptus rei possibilis = aut = essentia rei mente concepta = vel = ens in su essentia seu possibilitate apprehensum =. Id nobis indubitanter inculcat s. Thomas, qui ideo intellectum species intelligibiles, vel ideas rerum contemplantem appellat possibilem, atque crebro rei essentiam in eius specie intelligibili seu in idea constituit, ut cum docet obiectum intellectus esse quod quid est, idest ipsa rei essentia (2). Atqui ipse Doctor alias frequentissime dixerat, obiectum intellectus esse species intelligibiles: ergo species intelligibilis, vel idea rei, eadem est rei essentia, aut, ut ait, quidditas, seu, quod quid est eiusdem. Angelico iampridem praecucurrerat Aristoteles, qui mundum idealem immobilem vocaverat essentiam. Quod et philosophi quamplurimi eo vetustiores, uti Plato, Iamblicus, aliique praedocuerant, ipso teste Dugald-Stewart, quamquam iis non assentiatur, atque perfracte idearum essentiam perneget (3).

(1) S. Bonav. in L. Sent. dist. III. p. I. a. I. q. I. et s. Thomas contr. Gent. III. XLIX, atque fere omnes Scholastici docebant — cognitionem per quamdam similitudinem fieri — . Ast similitudo iuxta ipsos idea eat, vel species rei, identica cum obiecto externo in ratione entis, atque solo modo existendi distincta. Sic tam in idea canis, quam in cane reali idem est canis, atque una voce exprimitur, tametsi in mente idealis, ad extra realis sit. Quare dicebatur, quod idea est res in potentia, subsistentia vero est eadem res in actu; ideoque sicut idea quaevis est similitudo obiecti cuiusdam, sic idea entis est similitudo universalissima omnium rerum. Cum autem idem numero sit ens tam in potentia, quam in actu, eruitur haud per distinctam similitudinem res cognosci, sed in seipsis, in sua nimirum obiectiva atque ideali existentia. Hoc modo via praecluditur scepticismo, qui cognitiones rerum ceu mentis adfectiones atque figuras interpretatur, perinde quasi in nobismetipsis omnia contemplentur, atque rerum mensura, ut effutiit iam pridem Protagoras, in nobis sit. Conf. Cic. in Lucull.

(2) qq. disp. VIII, art. VII. — S. I, LXXXV, V.

<sup>(3)</sup> Elements de la philosophie etc. — Aristoteles tametsi uti Plato videsur eram ideae naturam agnovisse, interdum tamen ideam platonice acceptam.

#### ARTICULUS PRIMUS

# UBERIOR IDEAB DEFINITIONIS EXPLICATIO

- 198.º Nonnulli, ex quibus neo-platonici praecipue, nobis vehementer irascerentur, si ideas in sola rei possibilitate constitutas acciperent. Ipsi enim timerent, ne subtracta realitate seu subsistentia, ideae dilaberentur. Ast et hi nobiscum profecto convenient, si facta. quibus fulcimur, recte perpendant, atque de origine idearum ab illa de earum natura, quae hic agitur, attente quaestionem discernant. Quamobrem in primis quilibet nostrum se fingat aliquid pura mente, absque sensuum adiutorio, pone, florem aliquem, ut hyacynthum, concinere, simulque haudamplius alicuius hyacynthi realis iam alicubi conspecti meminisse, quin imo expresse supponatur, omnes hyacynthos combustos, velque eradicates fuisse; quodnam medium hyacynthum cogitandi superesset? Nonne essentia ac possibilitas eiusdem? si enim interrogetur quid cogitet? illico respondebit, se ens cogitare tali figura, colore, odore determinatum, idest se essentiam hyacynthi mente revolvere vel ideam hyacynthi intueri. Quod si iterum premeretur: an una etiam eius percipiat realitatem? dicet: - hyacynthum aliquem subsistentem minime actu se percipere, sed eius possibilitatem, qua, tametsi modo ipse non sit realiter, aut non subsistere imaginetur, fieri tamen poterit subsistens - Hisce duabus responsionibus iam sat declaravit -- se puram essentiam ac possibilitatem hyacynthi apprehendere - cum ideam hyacynthi intuetur. Sin hyacynthum perciperet realem, non amplius hyacynthum simpliciter, sed hunc diceret, aut illum byacynthum, ut individuam realitatem commonstraret (1). Quod est sane clarissimum. Ast simul advertat, se, praeter mentem, et sensus adhibere quibus unitur realitas.
- 199.º Praeterea realitatem haud ideae immisceri ipsa ideae atque realitatis natura magis demonstrat. Qui enim vel paullulum ad ideas attenderit, proculdubio etiam conspexit, eas aeternas esse, immutabiles, et omnibus intelligentiis praesentes: realia contra mutabilia, contingentia, et loco, atque tempore circumscripta. Pugnant ergo in seipsas ideae realitatisque naturae; ideoque altera nequit alteram absorbere, quin protinus ambae destruantur (2).

inquit Cicero, labefactat, vel quia animo, vel quia rebus sensibilibus eam confundit. Vid. Cicer. lib. I. acad.

- (1) Idem noverat s. Thomas, qui materiam in communem (idealem) et signatam (realem) distinguit. Communis est, si diceretur caro et os —; signata vel individualis, ut hae carnes, haec ossa (haec pronomina realitatem indicant). S. I, LXXXV. I.
  - (2) lam vidimus improbatas esse ideas intuitivas Galluppi et Degerand.,

200. Porro si tam haec invicem adversantur, cur simul plans identificarunt philosophi? Ratio multiplex est: 1. imperfecta notion atque analysis ideae: 2. opinio erronea, quod sensibilia intrinacci fulgerent intelligibilitate, adeo ut per se mentibus paterent: 3. identitas vocabuli, quo res in utroque statu ideali et reali exprimitur 4. timor ne ideae corruerent, si realitate carerent: 3. praeciudicium quod nullus alius esset modus existendi, quam realitas, ideiro es sine realitate concideret. Iis occurritur sequenti articulo.

#### ARTICULUS SECUNDUS

# MODUS IDEARUM EXISTENTIAE EST PLANE SUI GENERIS, NEQUE REALIUM SUBSISTENTIAE COMPARANDUS

201.º Exemplo sit idea agni, aut agnus mere idealis. Existit. necne! Est aliquid, vel nibil? Nibil sane non est, cum concipiatur: mentis autem conceptio sibi obiectum, idest ens in quod tendat, vindical Agnus ergo idealis est aliquid, ideoque existit. Ast existitne mor realium? Haudquaquam. Agnus enim realis individuus est, vivit. saltitat, tondetur, pascitur, lactat etc.; agnus contra idealis nihil est. aut praestat et patitur eiusmodi, atque immobilis est; neque vivil. neque comedit, neque moritur, neque humi pascuisque cubit. Verm existitue in subsistentia divisa? Etiam minime. Deus quippe mo est agnus, et etiamsi ideam agni habeat, idea huiusmodi, sicuti & terae ideae, ipsa est sui essentia quatenus est similitudo rerum. ideoque realissima, sed tamen nobis abscondita; quia agno ideali aulimode consertam, ut sic loquar, conspicimus Dei essentiam. Atque item, licet ratiocinio et fide sciamus, ideas rerum in Deum confluen. quomodo autem Deo insint, ipsi unificentur, et se invicem habeant nescimus. Est igitur demum aliquid animae? Haud certe, cum r-

quae realitatem implicant. S. Augustinus distinctionem ideas inter ac realizagnovit L, IX. De Trinit. c. VI. — S. Thomas manifeste narrat, Patres equided platonismum quoad idearum obiectivitatem, minime vero quoad subsistentisme carum suscepisse: subsistentia enim idearum platonice accepta fidei dogustibus adversatur. S. I. XV, I. — Quare latini subsistentiis vim atque potestibus adversatur. S. I. XV, I. — Quare latini subsistentiis vim atque potestibus intibuebant, non autem essentiis, quibus potius committebant immusbilitatem, et intelligibilitatem. Quod non sat bene Vico cognovit, atque in platonismum incurrit. Nihil ex Platone magis atque saepius constat quam iderum divinitas licet admodum exaggerata et in plurihus absurda, ut subtiliter notat Angelicus. Conf. Čic. lib. I. Acad. qui ait « Aristoteles primus specie (ideas) labefactavit, quos mirifice Plato erat amplexatus; ut in his quiddat divinum esse diceret » Plat. in Theaet. in Timaco. in Parmen. in lib. IV. reipub. et alibi passim.

diculum plane sit asserere, animam, vel eius modificationem agnum vel aliquid agni esse. Cum ergo nihil eorum sit agnus idealis sed ne nihil quidem, concludendum, eius existendi modum sui plane generis esse, ac omnino ab modo reali diversum (1).

Ast ne dicas — hanc existentiam arcanam esse —; arcana equidem est, sed exploratissima, neque absurda, uti reipsa est existentia idearum platonica: sive enim cum realitate divina, vel cum contingenti ideae humanae identificarentur, utraque in hypothesi destruerentur; quia ideae humanae licet tandem in Deum ceu in proprium sub, ien tendigantur, alia prorsus ratione, ac modo hominibus pateant, in Deo existunt: nobis aliunde enitescunt etiamnum tantis dotibus, ut realibus contingentibus confundi vetentur. Dicendum ergo est existere ordinem logicum vel intelligibilem praeter ordinem realem.

#### ARTICULUS TERTIUS

# AN IDEALITATEM LICEAT MORE NEO-PLATONICORUM REALITATEM NUNCUPARE

202.º Responsio ex dictis fluit. Modus existendi idearum plane distinctus ac eo diversus est quo realia existunt. Ergo nequit uno eodemque verbo uti ad duo adeo discrepantia significanda. Deinde quae necessitas idem vocabulum adhibendi? Forsitan ne ideae tamquam nihil censerentur? sed, quaeso, vox ideale fuit ne invecta, ut nihil aut chimaericum quoddam significaretur? Ergo nihil est ideale picturae, sculpturae, poesis, musicae, eloquentiae, in quod tamen celebriores artifices totis viribus impellebantur? Ergo nihil sunt omnes ideae abstractae, bonitatis, virtutis, Dei, mundi, hominis etc. quippequae contrectari, videri, frangi, discindi atque immutari, et pedibus conteri, et manibus comprimi nequeunt? Vah delirium! Alia et admodum profecto diversa ratione verbum ideale inductum fuit, atque usitatum. Eo enim homines etiam incultiores utuntur, cum rem aliquam ut possibilem tantum, aut in idea constitutam rei subsistenti ac reali opponunt: proindeque ideale atque reale duo esse correlativa, illud rem in potentia, vel in idea, istud rem in actu, vel subsistentem innuit. Non est ergo formidandum quod quisque putet ideale nihilo aequivalere, atque consequenter necessum sit alio verbo scilicet realitate eius incolumitati prospicere. Quid enim significet ideale, et quantum ab reali discriminetur melius ipse plebeius interdum eviden-

<sup>(1)</sup> Etiam Gioberti in quibusdam, ut dicitur, lucidis intervallis fatetur — existentiam idearum sui generis esse — Conf. op. cui tit. — Del Bello.

tissime cognoscit, qui absurdis philosophorum suggestionibus aon ir retitur (1).

203. Quod si non identitas, Synthesismus tamen inter ideam et realitatem adest, quo una alteram tandem exposcit. Re quidem vera, extitissetne palatium reale, nisi menti artificis praeluxisset palatium ideale? Factus ne fuisset mundus, si rerum ideae mente divina ab aeterno haud continerentur? Et vicissim palatium ideale, vel idea palatii nonne supponit saltem mentem artificis, cui splendeat? Similiter, ideae rerum aeternae sine mente divina existere ne possent? Realitas ergo idealitatem inducit, atque e converso, quia formae estis mutuo complectuntur; et etiamsi in mundo sparsim, et distincte medo una, modo altera habeatur, in ente tamen perfecto omnes reperiuntur, atque una alteram suo modo includit. Ast copiosior de entis formis tractatio ad ontologiam spectat.

Corollarium primum — Distinctio inter actum et potentiam.

204.° Distinctio potentiae ab actu est cuilibet notissima, eaque res vocatur in potentia, cum nondum subsistit, sed potest solum existere; in actu vero, si nedum in mente, sed et realiter existit. Potentia est ergo possibilitas vel idea, actus vero subsistentia re. « Oportet, inquit s. Thomas, quod ipsum esse (subsistentia) comparetur ad essentiam (ideam) sicut actus ad potentiam » (2). Et alibi docet « naturam rei cuiusdam pone hominis, duplex esse haber, materiale in re et immateriale in mente » (3). Atque exinde infert quosdam ex graecis philosophis in materialismum ideo offendisse, qui nesciverunt distinguere inter actum et potentiam, cum res in potentis sit semper immaterialis (idealis) atque in mentem immaterialem recepta: res autem in actu materialis sit, et organo corporali commu-

<sup>(4)</sup> Adeo verum est idealitatem rei ab eius realitate distingui, ut etiam cum de Deo loquimur, cuius idealitas vel intelligibilitas eius realitati perfecte identificatur, atque unum simplicissimum sunt, distinctis tamen ideis et verbis cogamur eas seorsim concipere et affirmare; eo quod mediis caremus quibus eiusmodi intelligibilitatis vel essentiae in realitate perfecta insessio et primatur, cum in creatis nullum huiusce insessious exemplum appareat. Him theologi docent posse quidem dici — Deum utpote subsistentiam alium deum vel aliam subsistentiam generare — non autem — deitatem vel essentiam alium progignere deitatem aut essentiam — S. Thom. S. I. XXXIX, V. In logica, ubi de criterio veritatis, copiose demonstrabitur, quomodo ex vocabulo reale et cepto ad existentiam universalium contra nominalistas vindicandam, realismus suum duxerit initium.

<sup>(2)</sup> S. I. III. IV.

<sup>(3)</sup> In lib. II, de anim. lect. XII - S. I, LXXV, 1, ad 2.

nicet. Eodem igitur modo idealitas distinguitur a realitate, quo potentia ab actu; quibus nil clarius optari potest.

#### Corollarium secundum - Natura intellectus humani.

205.º Intellectus est facultas idearum: porro ideae non sunt nisi universales ac necessariae rerum essentiae, aut possibilitates, aut res possibiles, et in potentia. Ergo intellectus humanus cum sine sensuum concursu, sed directa mentis acie intuetur et speculatur optime dicitur = facultas possibilium, essentiarum, intelligibilium, universalium, indivisibilium =, quae idem audiunt; sicque a sensu singularibus haerente distinguitur. Ad rem Boaetius « universale est dum intelligitur, singulare dum sentitur » (1). « Intelligentia, inquit s. Thomas, est indivisibilium: et scientia de rebus singularibus non habetur, nisi in quantum sciuntur universalia » (2). « Omnis scientia, prosequitur Scotus, est de universali, quod est unum in multis, quia de singularibus non est scientia » (3). Anne igitur singularia impervia sunt? Respondet s. Thomas singularia non cognosci non quia singularia, sed quatenus materialia seu realia. Realitati enim creatae deest intelligibilitas intrinseca, eique est mente applicanda. qua semel applicita, universalizzatur (4).

# Corollarium tertium — Lumina intelligibilia.

206. Ideae autem cum ab realibus discernantur, atque menti ceu media cognoscendi perhibeantur, quibus in sensibilium cognitione utitur, elucet ideas totidem esse mentis lumina intelligibilia, atque eorum primum, idest ideam entis, lumen universale, atque incircumscriptum esse, aut splendorem veritatis, quem tantopere ac veluti certatim ss. Patres extollunt, qui cum de ideis loquuntur lumina semper appellant, et maxime ideam entis, quae etiam vulgo dicitur—lumen rationis—.

<sup>(1)</sup> Super Porphir. Procem.

<sup>(2)</sup> De anim. III. — S. I, LXXXV, III. — Aristot. De anim. III. — metaph. lib. III.

<sup>(3)</sup> Com. metaph. Arist. L. III. c. I.

<sup>(4)</sup> S. I, LXXXVI, I. Cum autem objectum intellectus universale sit, colligitur intellectum universalibus solum perfici, ideoque cognitionem singularium neque scientiam, neque perfectionem intellectui adducere. Revera, quid perfectionis intellectui adderetur, si v. g. lapidem quemdam singularem perciperem, cum iam ideam lapidis haberem? Numquid minuitur aut crescit idea lapidis, si lapidem denuo percipiam? Conf. S. Thom. S. III, XI, 4 ad 3. ubi hoc declarat.

## CAPUT SECUNDUM

#### DE PHILOSOPHORUM OPINAMENTIS IN IDEARUM NATURAM

## **ARTICULUS PRIMUS**

#### DOCTRINA IDEOLOGICA PHILOSOPHIAE ITALO-GRAECAE

207.º Antiquissima de idearum natura controversia penes celebre philosophos semper increvit, quibus quantae ideae sint philosophicae necessitatis omnibus ferme quaestionibus dirimendis, constabat, atque quo peius deinceps philosophabatur, eo despectior ac inutilior ideae tractatio visa est, ac interdum, tempore scilicet philosophiae inopiae et imperitiae, ut nunc est, plane, utpote superflua aut noxia, eliminatur. Qui ideas aspernati sunt sensistae, sive philosophi plebei, el qui eas magni fecerunt, maiores philosophi, teste Tullio, dicebantur (1).

Qui hisce in diatribis prae aliis sive qua doctrina, sive qua mentis perspicacia excelluerunt, philosophi italici memorantur, philosophi maiores ideo a Cicerone nuncupati, qui vestigiis Pythagorae ac Platonis gradientes, elementum vere divinum mentibus humanis infusum comperierunt, atque omnium fere primi plenam idearum-obiectivitatem. immutabilitatem, simplicitatem, aeternitatem etc. evulgaverunt. Utinam illi sese hic continuissent. Ast tam Pythagoras, quam Plato, et etiam forsan Parmenides, de quibus disputatur, tanto in ideas amore inflagrarunt, ut Scholae, italica, (platonica postmodum), eleatica, el etiam sub Anaxagora ienica, fines veritatis transilirent, atque nedum obiectivitatem, verum etiam subsistentiam ac realitatem ideis concederent, putantes eas totidem Deos esse distinctos, minores tamen, el ordinis inferioris, qui sub aliquo Deo supremo submitterentur, qui ideo uti Verbum ceu Deorum congeries habebatur, valde equidem dissimile ab Verbo catholicae Fidei, in quod potius Ariani placitis platonicorum utentes, pugnarunt (2).

<sup>(4)</sup> Si qui ideas, vel ordinem idealem olim repudiabant, merito philosophi plebei appellabantur, quo nomine nuncupandi sunt quidam nuperrimi, qui theoriam entis idealis arroganter et quasi per iocum vocare ausi sunt — la faccenda dell'ente ideale — : quae ignorant blasphemant.

<sup>(2)</sup> Sunt qui Pythagorae idearum deificationem abiudicant, ut Moshemius. et Gerdil; Proclus eam Parmenidi tribuit, plerique autem hystoricorum, Planti. Ast certum est hanc idearum deificationem remotissimi temporis esse, in omnibus fere orientis regionibus obtinuisse, ut articulum supersti

- 208.º Hanc theoriam ideologicam multoties plures variis aetatibus instaurarunt, ex quibus praecipue Malebranche, Marsilius Ficinus, Thomassini, Vicclefus, Schelling, Hegel, Cousin, Gioberti ac giobertiani, qui licet Dei unitatem profiteantur, atque ideas Deo unico referant, propugnant tamen rerum atque idearum identificationem, neque ullibi, quam in Deo ideas directo mentis intuitu conspici, idcirco etiam respectu nostri ut subsistentes ac reales apparere. Ideae enim quatenus in Deo sunt a Dei essentia realissima non dividuntur.
- 209.º Quo penitius doctrina italica intelligatur, optimum erit duo elementa distinguere, alterum traditionale, rationale vel philosophicum alterum, in quorum postremo tantum theoria ideologica consistit.
- 210. Atque in primis ad rationale seu philosophicum quod attinet, traditum est scholam italicam iam inde a Pythagora capitalem docuisse distinctionem ordinis idealis ab ordine reali. Ideas enim saepe intelligibilia vel exemplaria, saepius etiam res immutabiles, ac essentias vel entia proprie dicta, vel identidem numeros vocabat (1). Realia autem sensibilia, non-entia, vel phaenomena (2), atque hinc de ideis veram scientiam, de realibus opinionem tantum haberi docebat. Ideae autem exemplaria dictae sunt, quia iis mens tamquam regulis et exemplaribus utitur ad sensibilia cognoscenda: essentiae, quia id continent, quod rei naturam, vel speciem constituit, quo factum est nt dicerent: simile nonnisi a simile cognosci —; numeri, quia omnibus individuis eiusdem classis distincte et quot sunt, vel esse possunt, singillatim cognoscendis, inserviunt. Quoniam autem ini-

tionis, cui devovebantur, atque illino, etiam latinis irrepsisse, qui, ut refert Vico, ideas consueverunt — Deos immortales — nuncupare. — Dell'antic. sapienz. C. IV —. Occurrunt equidem in Platone quaedam sententiae, quibus, ut notat s. Cyrillus Alexandrinus (Lib. II. contr. Iul.) videtur ipse ideas uni Deo ceu eius aeternas notiones retulisse, sicque posse quadantenus polytheismo excusari. Verum hae obscurae et valde paucae sunt, eseque fortasse, ut suspicatur Petavius, ab eius discipulis post Christi adventum, ut magistri errores tegerent, operibus suis insertae.

(4) Arist. metaph. I. Lect. X. — Errat tamen Aristoteles (metaph. I.) cum refert Pythagoram ideas realibus miscuisse, easque nonnisi postea Socratis dialectica primo distinctas esse, cum Plutarchus aperte tradat distinctionem ideae a rebus Socrate antiquiorem esse, et pythagoricorum. Contr. Colot. — Ismbl. in protrept. ad symbol. 24. — Sextus Emp. adversus mathem. VII. — Ispse potius Aristoteles rebus ideas adnexuit. cum saepe dixerit — universalia in rebus esse — atque inde originem praebuerit sensistis, qui — ideas a rebus perceptis quadam fere mentis abstractione abradi — insoltissime censent.

(2) Plutare. de placit. I. III, Nicom. in arithm., Bosetius Lib. I. arithm.—Cic. lib. I. acad.

tium numerorum unitas est, hinc Pythagoras, qui in invehenda merorum theoria, fortasse ex Aegyptiis, quos sese erudiendi cam inviserat, hausta, ab unitate exorsus est, eamque tamquam prima philosophicum statuit. Atque tantam excellentiam in numero iamnire sibi visus est, ut numerus passim, teste Sexto Empirico, appellaretur. a Dell'eterna natura radice e schiusa fonte, al numero somiglian tutte cose » (1). Ex quibus constat ideas numeris expresas iuxta italicos nedum a realibus distingui, sed divinae esse originis atque nobis lumina esse et exemplaria intelligendorum.

Haec est pars philosophica vel rationalis scholae italicae. atm etiam eleaticae, et ionicae, Eleatica iam sub ipso Xenophane, poste vero sub Parmenide et Melisso (2) in multis, ac potissimum in the ria ideologica italicae assentiit. Quod et ionica per Anaxagoram et Empedoclem praestitit. Etenim unum Xenophanis, quod omnia simi complectitur, aeternum, immutabile, atque a rebus corruptibilibe diversum (3); itemque intelligibile Parmenidis in forma unius et enis consistens, aliud tamen non sunt, quam idea, quae essentiam re sensibilis unicam ac simplicissimam, eternam ac universalem contnet, quo fit ut sensibilia in idea veluti in uno, seu in simplici, w in ente, idest in immutabili conspiciantur (4). Dicebat enim ipse Psmenides (5) aliud ideas, aliud res esse; quia unica idea rebus plurios cognoscendis sufficit, idque etiam de mente Anaxagorae, et de simi litudinibus ab Empedocle excogitatis (6) dicatur, cum iis nil alim sit intelligendum quam idea, quae, ut diximus, haud cum materi miscetur, atque vera est sui obiecti ratio (7), et similitudo, scilict res in potentia, vel rei intelligibilitas (8).

211.º Una ergo tradebatur doctrina in scholis italo-graecis de iderum natura, quibus unanimiter cultiores intelligibilitatem, unitates. simplicitatem, immutabilitatem, atque originem divinam, ac ab resi

- (1) Sextus, advers. mathem. VI.
- (2) Arist. phys. I. de coelo III, Sext. bypot., adv. mathem. X, Cir. Acc. quaest. II.
  - (3) Sextus, hypoth. I.
  - (4) Plut. contr. Calot.
  - (5) Tert. de anim. Plutarc. in Pericl. Sext. adv. mathem. VII.
  - (6) Sext. adv. Log. VII.
- (7) Saepe etiam apud Platon. Aristot. idea mens cut ratie dicitur, ut refert Plotin. Quoad Aristotelem ipse anceps videtur, saepius tamen aetersittem idearum nominat (ethic. III, metaph. VII, cap. VIII XIV): id pass etiam ex s. Thoma eius assecla, qui platonicam idearum deificationem, ass obiectivitatem relicit.
- (8) Ideas iure equidem similitudinem vei exemplar rerum dici posse ex logica copiosius constabit.

bus distinctionem impertiebantur (1). Ast unus idemque error etiam is contigit, cum religionem, cui mancipabantur, consulerent. Illi enim, erronea vulgi opinione de idearum deificatione capti, etiam in hunc perabsurdum inciderunt errorem, quem ut suis gratificarentur, sicque facilius ipsis philosophemata effunderent, sibi vindicarunt. Error igitur elemento traditionali et fabuloso obrepsit, qui etiam auctoritate ecclesiasticae traditionis depellendus est. Hoc enim modo Patres fuere platonismum adorti, qui traditiones platonicas sententiis scripturae expunxere; quod autem erat in parte philosophica corrigendum, ratione castigarunt; quod vero accipiendum, firmis ratiociniis perfecerunt, uti mox videbitur:

## **ARTICULUS SECUNDUS**

#### THEORIA IDEOLOGICA SS. ECCLESIAE PATRUM

212.º Christiana religio duplex praecipue, utrumque saevissimum bellum perpessa est: unum gladiorum, alterum sophismatum: primum regum ferocia, secundum philosophorum ethnicorum cavillatione commissum. Fidei hostes fuerunt inter alios Gnostici, Ariani, et qui platonismum prosequebantur. Multa enim iam pridem Plato docuerat de idearum natura, et consequenter quaedam etiam, etsi imperfecta et erronea, de Verbo divino, quo ideae reciperentur, adeo ut ipse haud veritus fuerit lumen rationis Filium Boni (Dei) appellare. Quod licet divino mentis acumine Platonem commendet, quippe qui adeo caeteris altius, sola ducente ratione, sese in Deum erexerit, non est hoc tamen rectum neque verum undequaque. Quare ss. Patres in explodendis philosophorum argutiis contra Fidei mysteria, ipsum petierunt fontem, unde illi illapsi sunt, traditionem videlicet sacram, ac quaedam utpote recta et optime dicta tenuerunt, quaedam vero uti superstitiosa ac hypothetica reliecerunt. Ex Patribus facile princeps occurrit s. Augustinus (2), quem s. Thomas, et s. Bonaventura, alii-

<sup>(2)</sup> Lib. I. C. VIII retract. ait « anima natura intelligibilis est, et connectitur non solum intelligibilibus, sed et immutabilibus rebus ». Item Conf. XII, XXV vocat ideas « veritates incommutabiles, in quibus videmus », et De civit. Dei XI, V laudat platonicos ut veritati propinquiores caeteris. De ver. relig. C. XXXIV — VI. dicit « qued lux increata est ratio cognoscendi et mx sola increata est veritas ». Lib. de lib. arb. et de doctr. Christ. docet veritatem esse mente nobiliorem —. Ita Augustinum erga platonicos se gessisse testatur s. Thomas, qui in explananda materia cognitionis, peripateti-



<sup>(1)</sup> Cicer. lib. 1, vel quaest. 2. acad. Plat. in phil. phaed. theae. in cratyl. etc.

que secuti sunt, qui doctrinis traditionalibus de idearum subaistentia, animarum praeexistentia, ac etiam quibusdam de idearum natura esplosis, amplexi sunt idearum obiectivitatem, immutabilitatem, intelligibilitatem; paucis, mundum vel ordinem intelligibilem ideia confectum, ab omni realium commixtione alienum, mente excellentiorem, atque divinae originis, quem ideo in Deum refundebant, ceu in proprium subiectum.

213.º Augustino consentiunt s. Justinus martyr, Clemens Alexadrinus, et Eusebius Caesareensis, qui dubitant num Plato suam ade sublimem doctrinam ideologicam e Sacris Literis excerpserit. Boattius, qui mundum intelligibilem qua rerum vel cognosoendarum, vel faciendarum exemplar elegantibus verbis cecinit. Quoad scholasticos maioris nominis conferendus est Angelicus, qui feliciori Scholastice aetate floruit, eiusque sententias collegit. Porro ipse de ideis vel spe ciebus intelligibilibus loquendo ait a dicendum quod species intelligibiles (ideae) quas participat intellectus noster, reducantur sicut in primam causam in aliquod principium per suam essentiam intelligibik (in Deum). Sed ab illo principio procedunt mediantibus formis rerum sensibilium et materialium (occasione sensationis) a quibus scientiam (materiam scientiae) colligimus » (1). Ex hoc igitur textu patet luculentissime: 1.º existentia obiectiva et divina idearum: 2.º earum ab sensibilibus discrimen: 3.º carum ab aliqua causa suprema, idest a Deo, participatio. Id clarius etiam evincitur ex articulo quiate einsdem quaestionis, ubi dicit, s. Augustinum reifecisse a subsistertiam platonicam idearum et, loco idearum subsistentiae posuisse retiones omnium creaturarum in mente divina existentes, secundum quas omnia formantur, et anima humana etiam cognoscit » (2). Consentiunt igitur Patres in divina ideae origine atque natura, quamquam non omnia, quae Dei sunt, ideis tribuant, v. g. vitam, personalitatem, potentiam, aliaque id genus infinita, quae realitatem et moralitatem entis afficiunt, sed obiectivitatem, aeternitatem, immu-

cus, in forma autem cognitionis, platonicus est; eodem modo se habet s. Bonaventura in operibus philosophicis et theologicis: ut vel raptim legenti continuo patet.

<sup>(1)</sup> S. I, LXXXIV, IV. ad I. — S. I. XV, II. dicit « similitudinem specierum intelligibilium esse in mente divina » S. I, CV, II. — S. I, LXXXIV, V. — q. de spirit creat. art. X. et alibi passim constanter demonstrat « apecies intelligibiles a Deo esse, atque una cum quodam lumine divino virtualiter infusas ».

<sup>(2)</sup> S. August. Lib. 83. qq. Nihilominus etiam hodiedum inveniuntur, qui existentiam ordinis idealis vel intelligibilis perfracte ac temere pessumdant. Ass, quid talpam unum umquam desideravisse lumen putas?

tabilitatem, necessitatem, ac caetera, quae in veritate logica, abstracta et ideali continentur, quibus dotihus ss. Patres nedum ab realibus finitis ideas secernebant, verum etiam a Deo. licet non eodem modo, cum prior distinctio realis, posterior mentalis sit.

214. Absit ergo ut Petres platonismum plane reliecerint, ut potius ipsum castigaverint, cuius emendationis capita sunt: 1.º ideas obiectivas, immutabiles atque aeternas quidem esse, non tamen in se subsistentes, sed omnes tandem in Deum confluere, ipsique inesse cen totidem perfectas eius aeternas notiones, vel immutabilia rerum exemplaria: 2.º unificationem omnium idearum in Deo a Verbo divino haud distingui, neque ideas in se invicem, sed in unicam ideam Verbo identicam resolvi. Hoc pacto polytheismus platonicus dispellebatur. 3.º quoniam Verbum ab essentia divina realiter minime dividitur, hinc ideam unicam omnibus confectam divinae essentiae ceu primo intelligibili insidere (1). 4.º ideam demum huiusmodi, Verbo Dei contentam, a actum esse simplicissimum atque aeternum, quo Deus, ait s. Anselmus, dicit seipsum et quaecumque fecit » (2). 5.º ideas humanas proinde tot esse divinarum participationes imperfectissimas. 6.º haec omnia adeo sublimia, fide potius, quam ratione comperiisse, quia existentia idearum in mente divina est magis fidei obiectum; infidelis est qui negat ideam in mente divina (3).

215.º Mirandum sane est, quod Ficinus, Thomassini, Malebranche, Gerdil, Schelling, Hegel, Gioberti, aliique praedictas platonismi emendationes in Patribus nacti minime fuerint, cum eorum quidam ideas subsistentes, vel subsistentiam divinam, in qua ideae, inquit Dionysius Areopagita, substantificantur, nos naturali quodam et primitivo intuitu apprehendere docuerint. Novimus equidem ideas tandem in Deum refundi, eoque absorberi, non quasi id intucamur, sed potius quia ratiocinando deducimus, quin, quomodo unificentur, atque, ut sic loquar, divina absorbeantur essentia, cognoscamus.

## ARTICULUS TERTIUS

## DE FORMA SEU SPECIE INTELLIGIBILI SCHOLASTICORUM

216.° Ut quanti Ecclesiae Doctores fecerint scientiam ideologicam, clarius etiam innotescat, itemque quanto firmiter ipsis nos baerea-

- (1) S. Thom. S. I, XVI ad 3.
- (2) Monolog. C. XXXII.
- (3) S. Aug. L. LXXXIII, qq. XLVI S. Thom. De verit. q. III. art. I. —. Ideas Verbo divino contineri insinuat s. Hilarius his verbis: « aeternitas in Patre, species (idea) in Imagine (Verbo), usus in Munere ». Iam pariter vidimus, quomodo philosophi ex idearum natura meutem divinam intulerint.

mus, praestat sensum adeo solemnis formae vel speciei intelligibilis Scholasticorum perquirere, in qua theoria nostra ideologica tota seminaliter includitur. Qua in re est nobis Angelicus adeundus, qui doctrinam scholasticam subtiliter explanavit, docuit, atque perpolivit.

217.º Iam vero, Angelicus duplex elementum cognitionis statuit. materiale, et formale: illud speciem sensibilem, istud formam, ve speciem intelligibilem vocat. Species sensibilis ipsam non excedit ani malitatem, cuius affectio vel motus est. Species contra intelligibile menti patescit, cui tum affulget, cum intellectus agens (ratio) con vertitur super phantasmata, vel species sensibiles, iisque suum applicat lumen, ex qua conversione, inquit s. Thomas, a resultat quae dam similitudo in intellectu possibili (in intellectu proprie dicto). quae est repraesentatio eorum, quorum sunt phantasmata solum quod naturam speciei, (en ideae universalitas) et per hoc dicitur abstraher species intelligibiles a phantasmatibus ». Eiusmodi autem speciebus, ut eas magis a sensibilibus secernat, attribuit eodem loco universalitatem, vel intentionem universalitatis. « Considerare, ait, rem aliquam sine principiis individualibus, quae sunt de ratione speciei, es abstrahere universale a particulari, seu speciem intelligibilem a phantasmatibus » (1). Alibi species intelligibiles vocat — species rerum — (2). Porro species non est nisi idea universalis, quam in singulis individus eiusdem naturae percipiendis adhibemus. Ergo species intelligibilis Scholasticorum aliud non est, quam idea supra definita, qua res isdividuae percipiuntur.

218.º Id clarius etiam patet ex media via, quam Angelicus inivi inter Democritum, qui ideas a sensibus deducebat, et Platonem, qui eas subsistentes effecerat. Quapropter ipse ostendit species intelligibiles equidem reduci sicut in primam causam in aliquod principium per essentiam intelligibile, quae tamen in eo haud videntur; ast nebis, ut diximus, sub aliquo lumine increato virtualiter solum communicari, atque in ipso distincte videri mediantibus formis, vel speciebus sensibilibus, quae mentem excitant ad ea distincte in hoc lumine videnda, quae ibi indistincte prius implicabantur (3). Lumen autem huiusmodi vocat lumen veritatis, vel veritatem primam (4); sic, quatenus in ipso res videntur, dicuntur in rationibus aeternis videri (8). Demum ut magis quoque modum ostendat, quo iumes

<sup>(1)</sup> S. I, LXXXV, I.

<sup>(2)</sup> Contr. Gent. III, XLIX.

<sup>(8)</sup> S. I, LXXXIV, IV.

<sup>(6)</sup> In prime perte Summae, et alibi passim . S. Bonav. Itin. G. III. — In II sent. distinct. XXIV, p. II, art. I. q. I.

<sup>(5)</sup> S. I, LXXXIV, V.

intellectus sensibilibus applicetur, atque species intelligibiles nobis emergant, affert sententiam Aristotelis (1), qui docuit phantasmata ad lumen intellectus comparari sicuti colores ad lucem; species autem intelligibiles se ad mentem habere, ut colores ad oculos. Nam quemadmodum colores a luce materiali producuntur, sic phantasmata lumine intellectus illustrantur, iisque sic illustratis se prodit in mente species intelligibilis. Atque ideo lumen intellectus dictum est ab ipso Aristotele — species specierum —. Non ergo species intelligibiles a sensibus ipse haurit, imo, docet ab intellectue as sensibus applicari, quatenus, sensatione superveniente intellectus in lumine, vel in specie specierum ens externum cognoscit, et percipit.

219.º Colligendo ergo dicimus: 1.º Species intelligibiles Scholasticorum ipsas esse rerum ideas, atque idearum dotibus, puta, immutabilitate obiectivitate etc. instructas (2). 2.º Eas nobis a Deo derivari in quodam lumine intelligibili, quod occasione sensationum in varias et distinctas ideas veluti dispescitur, cum ideae tot sint intellectuales rerum visiones hoc in lumine factae. 3.º Phantasmata illustrata Scholasticorum esse perceptiones intellectivas, quibus forma vel species intelligibilis sensationi copulatur, vel realia percepta. 4.º Abstractionem specierum nihil universalitatis ex sensationibus haurire. at notius intentionem universalitatis ipsis addere. 5.º Quocirca abstractionem eiusmodi eam non esse mentis operationem, quae res cognitas lividat ac solvat in sua elementa, seu quae agat, inquit s. Thomas, per modum compositionis vel divisionis, idest abstractionem proprie dictam; sed improprie solum, atque puram universalizzationem, quae, rebus sensu singulariter perceptis, universalitatem adiungit, amque verius dici abstractionem simplicitatis, qua, dimissa rei subsistentia, essentia specifica tantum apprehenditur (3). Id enim insinuat s. Thomas, qui alibi docet abstractionem eiusmodi idem esse ic intellectionem, vel universalizzationem, vel illustrationem intelle-;tualem rei perceptae: a hoc ipsum, ait, quod est intelligi, vel abtrahi, vel intentio universalitatis, est in intellectu » (4); ergo inteligere, abstrahere, et universalizzare, iuxta s. Thomam, idem sunt. 1.º Pessime propterea hanc abstractionem Vincentius de-Gratia interretatum fuisse qui sic abstractionem accepit, ac si ipsa aliquid a ensibilibus avellat, atque in mentem transmittat (5). 7.º Scholasticos

<sup>(5)</sup> Prospetto della filosof. Nihil enim adversus s. Thomam sordidius dici otest, quod in hoc opere faetido sensismo infecto non reperiatur. Summis



<sup>(4)</sup> S. I, LIV, IV.

<sup>(2)</sup> S. I, XV, II.

<sup>(3)</sup> S. I, LXXXV, I. II.

<sup>(4)</sup> S. I, LXXXV, II - ergo non in sensu; aut ex sensu.

peripateticismo quidem deditos fuisse: at neque Platonem respuisse: sed ex Peripateticis materiam, ex Platonicis formam obiectivam cognitionis, vel ideam, Patrum exemplo, sumpsisse.

## **ARTICULUS QUARTUS**

#### IDEOLOGÍSMUS

- 220.º Quamquam hactenus disputata iam luculentissima cernuctur, ac cuique, si noctua non esset, propatula; sunt tamen, qui a vel recusant, velque aspernuntur, minime veriti ideologiam per sum mum contemptum, ideologismum nuncupare. Videndum est igitur quomodo in veritatem sint et ipsi reducendi.
- 221.° Iamdudum (1), et quidem potissimum aetate d'Alembert quaerebatur, quomodo mens posset extra se evehi, atque res exteras percipere; quinam scilicet esset pons communicationis, quo ipsa & ad extra traiiceret? Quidam (2) ut hoc solverent problema, anima ideas intulerunt, ceu rerum externarum similitudines, imagines etcquibus ipsa rebus cognoscendis uteretur, quin ipsi necesse foret forse erumpere. His alii (3) se opposuerunt, tamquam idealismo suspectis atque ideas eiusmodi uti supervacaneis animam exuerunt, tria tatum cognitionis elementa propugnantes: 1.° spiritum cognoscentem 2.° actum ipsius; 3.° rem cognitam. Quare isti animum per se absqu' lumine divino intelligentem, atque res externas intelligibiles esse, voluerunt. Porro, quia nimis operosum crat, ideas, quas sensus communis admittit, atque experientia confirmat, evertere, ideo quidas alii (4) cordatiores huic systemati medere tentarunt, ideas dividendo

tamen laudibus ipsum quaedam ephemeris extulit! Nescirem profecto an illius ignorantia, vel istius impudentia et inscitia magis praevaluerint. S. Themam alia prorsus ratione Cardinalis Caietanus commentatus est, qui rotuadis verbi dicit « abstractionem animadvertere tantum naturam rei repraesentalivam, seu ideam »: in S. IV, LXXXV, I.

- (4) Cicer. in Lucull. de nat. deo. 1, 5 Sext. Emp. adv. discipt. c. de criter.
  - (2) Fortunat, a brixia, Bouvier alique lutulento sensismo infecti.
  - (3) Arnald. Reid, Stewart.
- (4) Galluppi, Degerand.— fortasse qui ideas ceu inutiles respuebant in em inciderunt sententiam, quia usu saepe venerat apud philosophos, ut ideae dicerentur— media rerum cognitionis—. Perinde ac sola idearum intuicione, possit quisquis realia iam in ipsis conspicere. At, ideae medium quidem sunt cognitionis rerum, imperfectum tamen et formale, cui elementum empiricum adiungendum est, secus nihit realis in ideis umquam videretur. Id si seculo observassent profecto ideas non expunxissent, ea de ratione solummodo.

in obiectivas, quae rei subsistentiam involvunt, et subiectivas, quae puram non excedunt rei intelligibilitatem ac possibilitatem. Prioris generis sunt ideae sensibilium, posterioris ideae abstractae, genericae etc. Hac distinctione lis eis composita videbatur. Ast iam sat evictum est, ideas subsistentiam rei minime praeseferre, neque nos solis ideis ductos posse hic et nunc obiecta realia percipere. Pone enim, si lubet, me nunc in mentem revocare ideam arboris, aderit ne mibi eo ipso arbor realis? Haud profecto. Deinde ideae subiectivae, seu quae modi sunt et affectiones animi, repugnant, quia idea per suam essentiam obiectiva est, ac spiritui eam intuenti adversa.

Dicendum ergo magis videtur, quod, rectius loquendo, idea non sit neque similitudo, neque imago vel repraesentatio aut signum rei, quia similitudo, imago etc. a re, quam repraesentant, numero et essentia differunt, sic ut aliud sit imago Petri, aliud Petrus ipse; contra idea Petri est ipse Petrus individuus numero et essentia idem, in statu tamen ideali sive in potentia. Quapropter idea est actus primus, vel essentia rei magis quam eius imago. Quod et s. Thomas, atque Doctor Seraphicus adnotarunt, qui cum cogniționem per similitudinem fieri quoque tueantur, duplicem tamen existendia acum iisdem rebus attribuunt, idealem et realem (1).

Corollarium — solutio problematis de ponte comunicationis, inter animam et mundum externum

222.º Hinc iam profluit problematis de ponte comunicationis solutio: nam vel loquimur de puris mentalibus conceptionibus, vel de sensibilium perceptionibus intellectivis. Primo casu, pons comunicationis est ideae obiectivitas, qua animus in rem conceptam, tamquam sibi extraneam ac adversam provehitur. In secundo casu, pons comunicationis consistit in perceptione sensitiva, vel in elemento extra-subiectivo sensationis, cum enim sentimus aliquid, patimur seu experimur eius actionem. Porro si sensatio uti passiva animadvertitur, medium praebet intellectui eius causam extrinsecam inferendi in quam intellectus dicitur transire, cum eam in idea obiectiva entis, vel in lumine rationis concipit. Quare sensationes ut ut subiectiva ac per se ineptae ad rerum obiectivitatem attingendam, occasionem tamen praebent intellectui in entis obiectivitatem iam exporrecto, ad res externas ut in seinsis sunt. cognoscendas, quia in idea entis virtuali-

quod cum realitatem non exhibeant in seipsis, ergo ut inutiles excutiendae sunt. Fortior est conclusio quam praemissae.

<sup>(1)</sup> S. Thom. S. I., LXXXV, V. — Contr. Gent. III. XII. — S. Bonav. in I. sent. dist. III. p. I. art. I. q. I.



ter iam res externae includuntur. Solus ergo intellectus est facelles essentialiter obiectiva, atque problema — de communicationis poste-prorsus solvit:

# SECTIO SECUNDA

### DE IDEARUM CHARACTERIBUS

# CAPUT TERTIUM

# DE DIVINA IDEARUM NATURA (1)

223.º Ideas alterius et quidem sublimioris naturae esse at sint sensationes et sensibilia, multis iam sparsim hactenus probatimus. atque etiam excerptis ex ss. Patribus praesertim et philosophis dectioribus, qui naturam plane divinam idearum praedicarunt, utolk quae a lumine veritatis aeternae mentibus relucentis, cen eius scirtillationes emergunt. Modo nobis est ex-professo adlaborandus, earum divinitas manima qua fieri potest evidentia eniteat; idque di nebitur, dummodo earum primarii characteres perpendantur. rum maximi sunt: 1.º obiectivitas; 2.º possibilitas, seu intelligib tas; 3.º simplicitas; 4.º unitas, ac identitas; 5.º universalitas et ir finitas; 6.º necessitas, immutabilitas, aeternitas. Haec totidem set attributa logica idearum, et maxime ideae entis caeterarum matris principis, minime cum attributis metaphysicis aeternitatis, immit. bilitatis etc. ipsius divinitatis, confundenda, licet ratiocinio consili eiusmodi logica attributa tandem, in eorum nempe principio, in tributa metaphisica resolvi, iisque unificari.

### ARTICULUS PRIMUS

### DE OBIECTIVITATE IDEAE

224.º Obiectivitas ca est ideae proprietas, qua ipsa ab quavis ami facultate et ab ipso subiecto cognoscente abscinditur, neque in aliquo alio subiecto, sed in se tantum, ac prout menti directe et immediate exhibetur, concipitur. Enimvero ideam polygoni, exempli

(1) Licet ex toto operis contextu evidenter constet, quo sensu ideae vocantur divinae, idest in ordine logico (ideali) non autem in ordine metaphysise (substantiali) uti neoplatonici effutiunt; semel pro semper monemus eas divinas vel divinae esse naturae, non quasi Deus ipse sint, sed quaedam leminis acterni participationes.

i. not selve in selve se

appa.

tali

gratia, non utique in me, neque in te, vel aliquo spatio aut tempore inclusam, ast secundum quod est in se, atque ex adverso veluti mihi perhibetur, conspicio. Id si rite philosophi animadvertissent, in sensismum et subiectivismum haud incidissent, aeque ac si idea modus sit aut affectio animae; si enim ita idea se haberet, nobis deficeret omnino medium res in quantum in se sunt cognoscendi, ideoque ut totidem phaenomena, mentisque hallucinationes ipsae aestimarentur, sicque via in scepticismum sterneretur amplissima. Recolantur alibi dicta de mentis obiecte, ac de lege ontologica synthesismi intellectivi, qua vere mirabilis obiectivitas cognitionis solide fuit ostensa. Idipsum docet etiam s. August.

# ARTICULUS SECUNDUS

# DE POSSIBILITATE, ET INTELLIGIBILITATE IDEAE

225. Rei cuiusque possibilitas, ipsa est res in potentia, idest prout mente solum concipitur, quin sciatur an actu subsistat. Porro qui rei tantum ideam intuetur, nescit adhuc an res subsistat, neque ut subsistentem solius ideae ope eam percipit; id unum novit nimirum rem posse existere -; ergo idea simplicem rei possibilitatem ostendit. Re quidem vera; fac te modo ideam lilii contemplari, putasne hac mentali lilii contemplatione lilium aliquod subsistens percipere? Nonne potius ab omnibus individuis liliis praescindis? Quin, nonne fieri poterit, ut in actu contemplationis, cuncta lilia destructa fuerint, vel saltem annihilata supponi? Tamen quid inde ideae lilii? Numquid immutatur? Nequaquam. Ipsa enim solum refert lilia posse subsistere, quia, quod non repugnat cogitationi, neque repugnabit legibus realitatis, cum idea iam ipsa sit res in actu primo suae existentiae. Quare quod nequit subsistere id est, cuius cognitio repugnat. Hinc elicitur quod possibilitas logica, vel idea, sit radix et fundamentum possibilitatis metaphysicae, vel subsistentiae. Quia idea rei est primus actus eiusdem, quem sane actus secundus, idest realitas, consequi poterit (1).

Qua in re duo adnotanda sunt: 1.º possibilitatem ad subsistentiam potius, quam ad ideam rei spectare, idest, rem tum possibilem vocari, cum etsi in mente iam existat, nondum tamen extrinsecus sub-

<sup>(4)</sup> Quare optime intellectus definiretur — facultas possibilium; sensus autem facultas realium —. Realitas ideis adscripta interdum emollienda aliquantum est, atque eo sensu usurpanda, quod ideae non sunt nihil, sed aliquid suo modo etiam existens, ut alibi dictum est contra ontologos materialistas, qui ideas ut sensibilia existere opinantur.

sistit; ideoque possibilitatem aliud non esse, quam relationem iden cum externa realizzatione factura.

Possibilitas igitur non cadit in ideam, sed in realizzationem (1). 2.º Possibilitatem non esse aliquid positivum ideae inhaerens, sed me ram repugnantiae carentiam, ideoque proprietatem negativam. Dicitwenim aliquod possibile, cui ratio necessario non adversetur: impossibile contra, positivum aliquid est, quia impossibile illud est que necessario alicui rationi repugnat. Ergo adest ratio positiva repugnatiae generatim, quippe omne dicitur possibile quod aliqua ratione esgnosci et fieri non impeditur; impossibile quod impeditur; ergo a possibilitate deest; in impossibilitate autem adest ratio adversa. Communi tamen loquendi modo ob linguae defectum, possibilitas verbis positivis, impossibilitas verbis negativis exprimitur.

226.º Dices: si idea puram rei possibilitatem commonstrat; er et idea Dei, Deum dumtaxat possibilem ostendit. En atheismus.

Resp. Duplex, diximus, est possibilitas, logica et metaphysica. Im age in idea Dei concipitur quidem possibilitas logica divinitatis qui existentia Dei cognitioni non contradicit, et reapse cognoscitur. Dent vero possibilitas metaphysica, quia in idea Dei quamquam non hebeatur subsistentia, vel realitas divina, apprehenditur nihilominus recessitas divinae subsistentiae actualis, eiusque realitatis. In qualitate enim idea continetur essentia rei; ergo et in idea Dei debet ein essentia utcumque contineri ac cognosci. Porro ad Dei essentiam spectat necessario eius subsistentia; Deus quippe mere possibilis regnat. Quapropter qui ideam Dei contuetur non solum cognoscit per sibilitatem quod Deus sit, sed necessitatem, quod actu et essentiiter subsistat: paucis nedum possibilitatem, verum et realitatem ipsius. Quemadmodum qui ideam circuli intuetur, non diceret—circulum posse sphaericitatem suscipere, quin potius, essentialiter spharricum esse—.

Quoad intelligibilitatem nullum dubium est. Noverunt enim omes sensibilia in ideis intelligi ac illuminari, ideas autem in seipsis interi, vel sibi ipsis lucem ac intelligibilitatem esse. Profecto ad composendum arborem realem opus est idea arboris; ad ideam autem erboris intelligendam sufficit, ut ipsa menti exhibeatur, neque aimi amplius requiritur. Ideo merito intellectus etiam vocatur — potenii intelligibilium —.

<sup>(1)</sup> Impossibilibus contra nedum actus secundus existentiae, idest resitas, sed et actus primus, scilicet pensabilitas, denegatur.

# ARTICULUS TERTIUS

#### DE SIMPLICITATE IDEAR

9 .1

6

15

9

\*

.

E

•

Ľ

227.° Simplex hic nobis est, quod ita est in se constitutum, ut nil ei subtrahi, aut appingi possit, quin haud amplius sit quod erat. Huiuscemodi sunt ideae, quae, ut ait Aristoteles, uumeris comparari possunt, qui si unitate minuantur vel augeantur, essentialiter mutantur; sic et ideae, quae cum aliqua rei proprietate quoquomodo exuantur aut douentur, iam haudamplius eamdem, sed aliam rem exhibent.

Rursus, simplicitas eiusmodi patet etiam ex ipsa idearum indivisibilitate ac spiritualitate, quibus fit, ut nequeant in partes, quibus carent, discindi. Non enim cum mentis abstractione ex aliqua idea, puta, hominis, elementum aliquod, ut animalitas, solum attenditur, ideo idea hominis dividitur; ipsa enim nihil passa est, cum haec divisio mentalis plane sit, vel restrictio attentionis ad aliquid ipsius penitius cognoscendum.

Haec idearum simplicitas iamdiu innotuit Parmenidi, qui loquens de ente (idea entis) ait « si quid namque deest (enti), opus est ens omne deesse » (1). Quae cum ita sint recte ex idearum spiritualitate profectus Parmenides, teste Clemente Alexandrino, deduxit, ens vel ideam entis, proindeque omnes ideas extra omne tempus ac spatium esse, idque constituere, quod mundus intelligibilis, et metaphysicus dicitur (2).

# ARTICULUS QUARTUS

# DE UNITATE ET IDENTITATE IDEAE

228.° Ex dictis idea est possibilitas, vel essentia rei, eaque simplicissima. Porro possibilitas et essentia rei cuiusque identica est omnibus individuis eiusdem speciei: ergo et unica est idea, atque omnibus mentibus eam conspicientibus identica. Quot sunt, quaeso, ideae turris in genere? Si enim genus turrium unicum est, debet quoque unica esse idea, in qua genus turrium consistit; sin autem dixeris plures ideas turris haberi, v. g. turris rotundae, quadratae, pyramidalis etc.; tunc reponimus, earum singulas totidem esse ideas

<sup>(1)</sup> Theod. therapeut. Serm. I.

<sup>(2)</sup> Clem. Alex. Strom. V. — S. Aug. passim. s. Thom. s. Bonav. Boact. alique innumeri maiores philosophi mundum intelligibilem fassi sunt.

specificas turris, quarum quaelibet iterum unica est, atque o communis. Interdum dicitar, aliquam ideam Petri vel Paul sed hoc sensu tantum, quod Petrus vel Paulus prius caeter conspexerit, atque aliis communicaverit intuendam; alias, u mus de cognitionis identitate, collocutiones atque discursus : perentur, necnon impossibiles evaderent (1).

Dices: nonne sufficeret ideas esse mentibus acquales? 'unde discernis earum acqualitatem, nonne invicem eas comps Atqui, quemadmodum lupi, v. g., acquales dicuntur, quia cam essentiam, vel ideam lupi conveniunt; ita non potest dideas esse acquales, nisi eas exegeris cuidam ideae ut omnium surae, in quam confluant, eaque unificentur (2). Ad instar e lis sunt ideae aestimandae; ille enim etsi unicus omnibus splendescit, quin nullimode dividatur et multiplicetur pro intu oculis: ergo et huiusmodi sunt ideae, quae patent omnibus gentiis cuiusque temporis locique, quia, inquit Aristoteles, idea tempore et spatio circumscribuntur: quo magis confirmatur hand animi affectiones esse, neque subiectivas, ast plane obia ac spiritibus praesentes (3).

# **ARTICULUS QUINTUS**

### DE UNIVERSALITATE ET INFINITATE IDEAE

229.° Quod si idea simplicem atque unicam et identicam rei essentiam, iam inde similiter consequitur eius universalitas consequitur eam neque uni potius quam alteri individuo alliga ad omnia individua eiusdem generis vel speciei sese extendere. vero idea rosae exhibet ne hanc vel illam rosam individualem, tius omnes et singulas rosas? Profecto arbitror, alias atque ali sas me posse solius ideae rosae percipere, vix dum eae mihi a rint conspiciendae. Vide tamen ne confundas ideae existentias eius virtute repræsentativa vel universalitate: illa enim sini est, ista universalis, atque est immensa ideae faecunditas, qua

<sup>(</sup>f) Videsis Plat. in Parmenide.

<sup>(2)</sup> Plato, ibid.

<sup>(3)</sup> Hac ratione intelligitur cur s. August. (conf. L X) ducat verbi gitare a cogere in unum. Quia mens ideam lapidis conspiciendo, omn lapides reales indistincte ac quasi confuse in ipsa cognoscit; cognita eni specifica vel generica, etiam virtualiter individua classis et generis pluntur; quod est unum in multis videre, ut siebant scholastici. In pluntur; quod est unum in multis videre, ut siebant scholastici. Thou with a repetiit Vico, qui cogitare a colligere derivat. Vid. s. Thou XIV, I. ubi idearum immaterialitatem attingit — Plato in Parm.

tione individuorum numquam exhanritur. Quot, quaeso, artifex potest simulaora sculpere, ideam simulacri inspiciens? Innumera. Ergo idea est sua natura universalis, idest, potest pluribus individuis referri. Cum autem individua indefinite multiplicari possint, vel saltem homini nefas sit statuere terminos realizzationis, imo cum ipse videat ideam posse alia semper ostendere individua realizzabilia, infertur etiam eius infinitas.

Neque item universalitas idearum est pro earum generalitate, ut quidam assolent, usurpanda. Quaevis enim idea est universalis, et etiam ideae cuiusque rei individuae; non tamen generica vel generalis, euius naturae illae tantum sunt quae proprietatem abstractam vel genericam praeseferunt, ut idea animalitatis, bonitatis, pulchritudinis etc. — Sunt qui autumant (1) ideas fieri universales cum pluribus referentur obiectis. Ast immerito; Quinam enim ideae pluribus rebus compararentur, nisi iam prius universales essent? Comparatione quippe non fit, sed recognoscitur universalitas, eaque utitur. Revera haud possem individua ac plane singularia in aliorum comparationem advocare, ut quae universalitate carent.

## **ARTICULUS SEXTUS**

## DE NECESSITATE, IMMUTABILITATE ET AETERNITATE IDEAE

230.° Etiam dimissis philosophorum ac ss. Patrum hac de re auctoritatibus, poterit quisque hosce characteres levi attentione in ideis comperire. Nam si in idea simplex habetur essentia seu possibilitas rei, iam confestim deducitur eam necessariam, immutabilem, ac acternam esse, quia iisdem dotibus essentia vel possibilitas rerum ornatur. Fieri enim non potest ut possibile flat impossibile, vel res sit simul et non sit. Porro si hoc nunc verum est, eccur non antea, et etiam ab acterno, et usque in acternum? Quod est tantae evidentiae, ut ipse Aristoteles, Platonismo infensissimus, in idearum acternitate, ac immutabilitate cum Platonicis consenserit, atque subtiliter et peracute diverit « cognoscere nil aliud esse quam mutabilia in immutabilibus, materialia in spiritualibus, composita in simplicibus apprehendere ». Hinc Parmenides de ente intelligibili vel de idea canebat « Senza principio fermo sempre ed integro » (2).

<sup>(4)</sup> Ita sentit Condillac, aliique sensistae. Etiam ss. Patres idearum uniygraslitatem douerunt. S. Thomas, Platonem an Aristotelem accutus, apertedeclarat « cognoscere idem esse ac apprehendere universalis ». Lysi assentit Bogetius, qui, diximus, docet « universale est dum intelligitur, singulare dum sentitur, ».

<sup>(2)</sup> Plut. contr. Colet. - Adeo olim acceptum erat ideas hisce detibus ac-

AND DECEMBER OF THE PROPERTY OF DESCRIPTIONS OF SHEET OF

### Latendality of the transfer of the state of

Me. Janua a comencius um manus sunt manufernature sunt schiere accusante comencius acque a

### COROLLABLA

232 Protectes in sugaid practicite visicamur, quod posset bin visitationina favore, magulia deducimus corollara maximi monte to, quae summensus escum faccunditatem pandunt.

200. Corollarium encyclopædicum. Scientiarum principia igs ound retum disputatidarum essentiae: sic logica insistit essentiae v ritalis; moralis, essentiae moralitatis; ontologia essentiae entis con pleté eté. Atqui essentiae in ideis continentur.

importation colorie. Verum, diximus, nos alia prorsus ratione, dotes attribute est. idera adacrabimus, acilicet non eo modo quo competunt Deo, se qua prime pita rationia, qui bus nulla inest realitas, vita ac subsistentia. His dotes actuativo in Deo metaphysicae et ontologicae sunt, in ideis auten a plana tentum, non quasi simplicitas, acternitas etc. metaphysica sit relicitationae, amplicitate, acternitate logica, sed prorsus cadem cum et uma formatia, quod characteres ut metaphysica in realitate divida, ut autem logicamia, quod characteres ut metaphysica in realitate divida, ut autem logicamia et characteres logicos in metaphysicos ultimo converti. Recol. a. Tos. LXXXIV. I — Vid. Manzoni, oper. var. dial. sull'incenzione.

Ergo ideae initia sunt scientiarum; proindeque ideologia, quae idearum naturae incumbit, iure est caeteris, tamquam vera protologia anteponenda, quippequae omnibus scientiis sua, quibus studeant, principia suppeditat (1).

234° Corollarium metaphysicum. Qui despectis rebus sensibilibus, ad ideas sese convertit dicitur a mundo physico abstrahere atque, ut dicunt in mundum metaphysicum, vel verius, ideologicum transferri. Ergo mundus metaphysicus vel ideologicus ideis intelligibilibus constituitur, physicus autem realitatibus. Ecquis igitur non demiratur hominis naturam? Partim ipse sensitivus est atque physicis inhaerens, partim vero intellectivus et ideis innixus: quo fit, ut quae in ideis mente speculatur, in factis sensu inveniat; et quae sensu experitur, intellectu cognoscat atque mutabilem ac iugiter fluentem universum, in mundo metaphysico, vel ideologico ceu, ut ait Arystoteles, in immobili essentia coucipiat (2).

238.º Corollarium ideologicum. Ideae sunt media ac lumina cognitionis realium. Atqui ideae aeternae, immutabiles, necessariae sunt. Ergo contingentia in necessariis, mutabilia in immutabilibus, temporanea in aeternis apprehendimus. Quod s. Thomas haud obscure indicat, cum dicit: a per lumen intellectus agentis immutabiliter veritatem in rebus mutabilibus cognoscimus » (3). Hoc idem docet s. Augustinus, qui asseruit a nos res in incommutabili veritate, vel in ratiouibus aeternis videre » (4). Atque hinc liquet entia duobus existendi modis realiter distinctis gaudere, mutabiliter seu realiter, atque formaliter vel idealiter. Primo modo, creata, secundo, increata sunt, et in Deo reposita, nobisque, prout mens capere potest in ideis exhibita.

236.º Corollarium ideogonicum. Ideae aeternitate, aliisque divinis attributis praedictis pollent. Ergo nequeunt a contingentibus, concretis, materialibus et realibus oriri; ideoque originis plane divinae censendae sunt. Ad rem s. Bonaventura, loquens de necessitate il-



<sup>(4)</sup> Si cum August. (Solil. L. II. C. V) veritatem rei in eius essentia col·locamus, constabit iterum scientias ex ideologia principia mutuari. Scientiae siquidem veritatem inquirunt: veritas est ipsa rei essentia, quae in ideis consistit; ergo in ideis elucubrandis scientiae adlahorant. Cic. lib. 1. acc.

<sup>(2)</sup> Conf. Vico, Dell' antic. sapienza C. IV, VI, ubi de mundo metaphysico vel ideologico ideis confecto loquitur, licet a vero tamen aberret eo quod ideas, more platonicorum, deificet.

<sup>(3)</sup> S. l. LXXXIV, VI ad 4.

<sup>(1)</sup> Retract. L. I, C. VIII — C. IV — . Conf. L. XI, C. XXV ait « nec ego utique in te, (videmus verum) nec tu in me, sed ambo in ipsa quae supra mentes nostras est, incommutabili veritate ».

Conf. s. Thom. S. 1, LXXXIV, V.

lationia, seu logica ideoque ideali recte dicit « eam non venire ab existentia rei in anima, quia tunc esset fictio si non esset in re (en authiectiviamus et criticismus eversus): venit ergo ab exemplaritate in ente auterno (en obiectivismus firmiter constitutus) » (1). Insanit ergo Vincentius De-gratia, qui universalitatem idearum, baud mane ab carum necessitate differentem, ab sensibilibus nescio qua abutractione, educere molitur, in suam sententiam ss. Patres violenter detarquens (2).

197. Corollarium logicum — Logica est doctrina de veritate. Por veritas logica aliud non est quam idea, quae ut exemplar rerum rumnoscendarum sumitur, quae, sicut tunc verae dicuntur, cum idea cunveniunt; ita idea respectu earum veritas appellatur. Hinc scite revera Mercurius Trismegistus docuit « idearum proprietates veritati quoque congruere » (3). Atque ss. Patres intellectum ideae vel veritati uniri eaque informari aeque tradiderunt. Ergo logicae etiam sua sunt ab idearum scientia initia ac fundamenta.

238.º Corollaria psychologica:

- 1." Mens est penes psychologos animae spiritualitatem ex cognitionis simplicitate deducere, et quidem optime. Ast cognitio eate nua simplex est, quatenus ideis simplicibus, ac indivisibilibus insidet. Ergo ex idearum simplicitate ineluctabiliter spiritualitas animae infertur. Hoc modo argumentati sunt Plato in Timaeo (4), et s. Thomas in quaestione de veritate art. VIII. Imo addiderunt, animae spiritualitatem logicum esse idearum immaterialitatis corollarium. Natura enim animae per suos actus cognoscitur: actus vero a terminis specificantur. Porro termini intellectionum sunt ideae simplicissimae; ergo etiam simplex est anima.
- 2. Anima ideo libera est, quia lex, cui subditur, est ips extranea et obiectiva, idest non ipsi identificata atque intrinseca, ul conspicitur in causis necessariis, quae interna virtute ad agendum impelluntur. Iam age, lex huiusmodi obiectiva quid est nisi idea insti et iniusti, quae menti equidem adstat, eamque dirigit, quin vim ei inferat; secus homines essent necessario iusti vel iniusti? (5). Obiectivitas ergo ideae praebet humanae libertatis originem.

<sup>(1)</sup> Itiner.

<sup>(2)</sup> Prospetto della filosof. ortodos.

<sup>(3)</sup> Strab. Serm. XI — s. Aug., s. Thomas, s. Bonav. in suis operibus passim.

<sup>(4)</sup> Sext. Emp. adv. mathem. VII.

<sup>(5)</sup> Legem moralem aliud non esse quam ideam voluntatis directivam, ex communi legis definitione == agendorum ratio vel notio == . Notio vel ratio, ut quisque videt, est idea.

239. 3. Anima immortaliter vivet, sed qua de causa? Num quia corpori unitur? Vel quia simplex est? Vel quia Deus ita decrevit? Nihil eorum. Corpus enim corrumpitur; simplicitas est conditio, non causa praecipua suae immortalitatis, cum etiam animae belluarum simplices sint, et tamen moriturae. Deus equidem vult eam esse immortalem, sed quia ita exigit animae natura; secus eccur ipse non vellet et belluae immortalitatem? Constat ergo immortalitatem ex intrinseca animae natura dimanare, atque ex eo praecipue, quod anima coniuncta sit rebus aeternis et immutabilibus, cuiusmodi sunt ideae, quae vim cogitativam, ideoque et vitam intellectivam ei perpetim excitant, alunt ac substentant. Intelligentia ergo est radix immortalitatis, quia ideis aeternis fulcitur.

240.° Corollarium morale. Ethica legi morali incumbit, quae ut regula morum adhibetur. Iamvero lex moralis ordinem idealem non transcendit, estque idea rei, quae, quid sit agendum, quidve omittendum, ostendit. Re quidem vera, lex moralis quae mihi iubet alios homines revereri, atque diligere, est ipsa homainis idea, quae dignitatem manifestat, et sine qua, quemadmodum periret cognitio hominis, ita et affectus bonus vel malus in ipsum, voluntas enim post intellectum movetur. Ergo et principium morale est in ideis queque inquirendum.

241.º Corollarium theologicum. Quod si ideae aeternae sunt, immutabiles, simplicissimae etc. quonam essentialiter atque necessario existunt? non utique in intelligentiis creatis, quibus participantur, cum ipsae talibus non ornentur attributis divinis. Neque in semetipsis existunt, quia nobis ut subsistentia carentes exhibentur, atque puram ostendunt existentiam intelligibilem seu idealem, quae necessario expestulat mentem intelligentem, atque aeternam; intelligibile enim vel ideale est quidquam relativum, quod sine altero relationis termino, ideat sine mente aeterna, nequit existere. Dicendum ergo existere—mentem eiusmodi atque Deum esse, in quo omnes ideae ceu eius notiones recipiuntur—. Hac demonstratione tum philosophi platonici, quum ss. Patres existentiam Dei deduxerunt, quae ideo demonstratio ideologica a priori existentiae divinae appellatur.

# CAPUT OUARTUM

DE IDES DIVINIS, ATQUE DE EARUM AB HUMANIS DIFFERENTIIS

242. Si ex hucusque allatis, ideae divina plane fulgent natura, quaeri nunc potest, an ideae humanae cum divinis identificentur, necne, atque, invicem discriminantes, quaenam sit ratio discriminis.

His responderi nequit, quin prius perspecta fuerit natura idearum divirrarum, atque cum iis ideae humanae commissae.

243.º Ideas divinae intelligentiae inesse, unanimis est Patrum ser tentia. S. Augustinus ait: « tanta vis in ideis constituitur, ut nis his intellectis sapiens esse nemo possit » (1). Ergo Deus, qui sipientissimus est, ideis utitur. Quam auctoritatem explicans s. The mas, addit, a ideas in Deo haberi, sive ut rerum exemplaria, sive ut cognitionis principia, quibus Deus in rerum molitione usus est » (2). Deinde prosequitur exponendo doctrinam s. Augustini, qui etiam pleralitatem idearum in Deo collocarat dicens: a singula propriis ratio nibus (ideis) creata sunt » (3). In hanc sententiam Angelicus ani madvertit, atque idearum pluralitatem cum Dei simplicitate componit. « In Deo plures sunt ideae, inquit, non ut principium quod in telligitur, sed magis ut principium quo intelligitur. Non enim, pergit ipse, est contra simplicitatem intellectus divini, quod multa intelligat (en principium quod); sed contra simplicitatem eius esset si per plures species (en principium quo) eius intellectus formaretur » (4). Idest non repugnat quod Deus multa intelligat, sed quod intelligat per plura media, vel per multas species intelligibiles, cum unio actu, unica idea omnia et distincta et diversa scilicet, possibilitaten essentiarum, ac realitatem omnium rerum concipiat. Nos contra, pluribus ideis ceu mediis cognitionis utimur.

244.° Ast quid tandem sunt ideae divinae? Respondet s. Thoms: « cum unaquaeque creatura habeat propriam speciem, secundum quod aliquo modo participat essentiae divinae similitudinem: sic igitur ia quantum Deus cognoscit suam essentiam, ut sic imitabilem a uli creatura, cognoscit ut propriam rationem et ideam huius creaturae. Idea ergo non nominat divinam essentiam in quantum est essentia, sed in quantum est similitudo huius vel illius rei. Unde secundum quod sunt plures rationes intellectae ex una essentia, secundum hoc dicuntur plures ideae » (5). Cum igitur ideae sint divinae essentia imitationes, consequitur, eas una cum sua essentia a Deo intelligi, atque quidem ab aeterno, quia ab aeterno suam inspiciendo essentiam

<sup>(1)</sup> Et alibi, negantem ideas in Deo esse vocat infidelem, ut superius dictum est.

<sup>(2)</sup> S. 1, XV, 1.

<sup>(3)</sup> L. 83 qq. — Ibidem Augustinus ideas appellat « principales quasdam formas, vel rationes rerum stabiles atque incommutabiles, quia ipsae formatae non sunt (audiant sensistae idearum artifices) ac per hoc aeternas, ac semper eodem modo se habentes quae divina intelligentia continentur ».

<sup>(4)</sup> Lóc. cit. 8. I, XV, II.

Deus Pater perspexit tam sui cognoscibilitatem (1), idest Verbum, quam cognoscibilitatem rerum creandarum, idest ideas, ut docet s. Anselmus dicens: a Deus uno eodemque Verbo dicit seipsum et quaecumque fecit ». Quapropter Verbum est simul cognoscibilitas Dei Patris, et cognoscibilitas rerum vel Verbum Dei, et Verbum mundi. Hinc platonici, qui Verbum Dei a Verbo mundi seiunxerunt, vel potius in Verbo solum rerum cognoscibilitatem reposuerunt, originem fortasse praebuerunt Arianismo, qui Verbum inferius Patre admiserunt, atque revera Verbum Patri subderetur, si simplicem rerum cognoscibilitatem gereret, seu Verbum mundi, non Verbum Dei esset.

245.º Quibus praemissis, iam inde elucent discrimina idearum divinarum ab humanis. Verum enimyero 1.º ideae divinae utpote divinae essentiae identicae, reales sunt, subsistentes, ac rerum creatrices. Ideae autem humanae, cum simplicem rei possibilitatem, intelligibilitatem, vel essentiam revelent, rebus creandis inefficaces sunt, atque mera obiectiva rerum iam creatarum exemplaria (2). 2.º Ideae divinae perfectissimae sunt, absolutae, atque in simplicissimo actu creativo unificatae, ideae vero humanae imperfectae, multiplices, relativae, et interdum negativae, neque totam essentiam rerum exhaurientes, sed id tantum eiusdem quod sensibus usurpatur. 3.º Ideae divinae haud aliqua excitatione sensibili egent, qua determinentur et manifestentur, ast ab aeterno in ipso actu creativo distincte coexistunt, semperque eodem modo Deo notissimae: ideae humanae sola sensuum occasione menti apparent, et quidem successive, atque saepe cum labore, ac magna intuitionis obscuritate intuentur, quamdiu earum signa sen-

<sup>(4)</sup> Verbum est cognoscibilitas Dei, non vero cognitio, quae est tribus personis communis.

<sup>(2)</sup> S. Thom. obsistens Platoni, qui vim creatricem ideis humanis tribuerat, ait « cum ideae ponerentur a Platone principia cognitionis rerum et generationis ipsarum, ad utrumque se habet idea prout in mente divina penitur etc. ». S. I, XV, III., quo in loco etiam Doctor demonstrat, ideas divinas rerum creatarum vel creandarum vocari exemplaria, ideas vero mere possibilium numquam efficiendorum, rationes; átque etiam possibilia creanda, seu distincta, non esse numero infinita, possibilia vero numquam creanda vel indistincta in essentia divina infinita esse; ac propterea cognitionem priorum, scientiam visionis, posteriorum vero, scientiam intelligentiae appellari . - S. Dionys. De divin. nomin. vocat ideas divinas, « praedestinationes et bonas voluntates, rationes substantificatas, quibus res conduntur ». S. Aug. De Trin. XV, XIII. docet e res esse quia Deus eas novit; non e converso; ergo scientia Dei est causa rerum ». Cui non contradicit Origenes, etsi dicat « quia futurum est, ideo scitur a Deo antequam flat ». Epist. ad Rom. L. VII, quia aliquid ideo Deus scit quia factum est, cum id cognoscendo, si ipsi libuerit, creat in tempore.

sibilia persistunt. 4.º Ideae divinae se habent potius ut principium quod, seu ut obiecta, quam ut principium quo, idest tamquam media cognitionis unico enim medio, idest essentia, Deus infinita comescit. Homini contra multae opus sunt ideae, sive ceu obiecta comscenda, sive uti media cognitionis; ac propterea ideae magis dicuntar principium quo, quam principium quod, etsi utriusque principi munus obeant; primum in intuitione, secundum in perceptione intelectiva, prout iam alibi dictum est. 5.º Id tamen habent similitudiais ideae divinae cum humanis, quod in eadem ac simplicissima luce di vina, vel esse intelligibili videantur, cum boc ingenti discrimine, quel illae in lumine perfecto, in plenitudine nimirum entis-idealis-realismoralis conspiciantur: istae in codem lumine, sed imperfecto, rel imperfecte conspecto, in ente videlicet ideali, initiali et indeterminato. Tamen quia medium idem est, ideae divinae cum humanis in funde convenient, see eidem instant fundamento. Quod enim percipit bemo, idipsum cognoscit et Deus, tametsi alio modo infinite perfectiore. Quare ideae humanae continentur in Deo tum utpote principium quod, quia quod notum est hominibus, palam est Deo, tum voluti principium quo, non quasi Deus ideis utatur humanis, hominis isstar, sed quia in Deo omnia per suas rationes formales existunt; ere et humanus cognoscendi modus, seu ideae humanae habeantur etien necessum est, non quasi divinae, sed uti humanae. Novit enim Deus quo medio et quomodo homo cognoscat, cum ipse fuerit, qui hominibus potentiam ac medium cognoscendi, nec non obiecta cognosceada dederit.

Corollarium — Ratio imaginis Dei in homine resultantis.

346.º Participatio luminis aeterni homini facta explicat cur ipse dicatur ad imaginem Dei constitutus. a Si enim, ait s. Thomas, homo participaret lumen intelligibile (ideas) ab Angelo, sequeretur, quod homo secundum mentem non esset ad imaginem ipsius Dei, sed ad imaginem Angelorum, contra id quod dicitur Genesis primo » (1). In tactum ergo homo est Dei imago, in quantum lumine divino illustratur. Atque inde Angelicus intulit a Angelum oh excellentiorem naturam intellectivam esse magis ad imaginem Dei » (2).

Praeterea imago Dei includit quoque imaginem Trinitatis, qui Deus unus est et trinus. Ergo imago Trinitatis cum infusione luminis aeterni homini infigitur. « Nam in creatura rationali, inqui s. Thomas, in qua invenitur processio Verbi secundum intellectum,

<sup>(4)</sup> Q. unica De spirit, creat. art. X.

<sup>(2)</sup> S. I, XCIII, III.

et processio Ameris secundum voluntatem potest dici imago Trinitatis ». In aliis autem creaturis irrationabilibus quia non invenitur principium Verbi, nempe intellectus, neque amor, dicuntur vestigia potius, quam imagines Dei (1). Porro voluntas, ex qua amor, ab intellectu procedit, intellectus vero a lumine divino, cui unitur, dimanat; ergo tota imago Dei in homine luminis aeterni participatione conficitur (2).

247.° Demum. Cum triplex sit lumen divinum, rationis videlicet, gratiae et gloriae, triplex quoque emergit imago Dei in homine christiano, naturalis videlicet, et supernaluralis secundum gratiam atque secundum gloriam, quarum una est altera nobilior, ac, ut sic dicam, vividior et accuratior (3).

# CAPUT QUINTUM

CONTROVERSIA INTER REALISTAS, CONCEPTUALISTAS ET NOMINALISTAS

248.º Realistae quidam, praesertim mediae aetatis, philosophi dicebantur, qui praecepta Guillelmi de Campeaux, Amauri de Chartres, Davidis de Dinant, aliorumque secuti, docuerunt, genera et species, seu ut ipsi vocant, universalia, totidem esse realitates; realem scilicet ac physicam habere extra mentem subsistentiam adeo ut videri, ac ferme palpari possint, sicuti sensibilia. Quibus cogitatis equidem absurdissimis, alii imaginem tantum universalium, ac quasi symbola realium substituerunt, atque semi-realistae dicti sunt. Quidam vero quamlibet existentiam sive mentalem, sive realem et physicam, universalibus subtrahentes, ad pura vocabula ore prolata reduxerunt, atque se nominalistas proclamarunt (4). Alii demum ut mediam viam

<sup>(4)</sup> Realistae atque nominalistae non adeo invicem distant, ut primu fronte videtur. Quid enim est vocabulum, nisi aliquantum aëris gutture oreque emissi? Ergo si universalia non sunt plus quam vocabula, realia profecto sunt, atque extra mentem subsistentia: ser siquidem realis est et subsistit. Realistis sunt pariter omnes aensistae conseciandi, qbi ideas ex sensibilibus per quamdam, que nescirem pacto, abstractionem veluti abradunt; atque etiam



<sup>(4)</sup> S. I, XCIII, VI.

<sup>(2)</sup> S. Thom. S. I, XCIII, VI. ostendit imaginem Dei in homine esse solum secundum mentem. S. Aug. L. 6. supr. Genes. « hoc excellit in homine quod Deus ad imaginem suam hominem fecit propter hoc quod dedit ei mentem intellectualem, quae praestat pecoribus ».

<sup>(3)</sup> S. Thom. S. I, XII, II — XCIII, — S. I, XCIII, IV. ubi sperte tres distinguit imagines creationis, recreationis et similitudinis. Prior in omnibus hominibus, secunda in justis, tertia solum in beatis occurrit.

inter realistas ac nominalistas inirent, existentiam saltem mentalem universalibus non recusarunt, perinde ac si mentis virtute ipsa com ciperentur, et nomen sortiti sunt conceptualistarum.

249.º Sola ordinis idealis ab ordine reali distinctione, tota dirimitur quaestio, atque praefati errores profligantur. Si enim aliud idea est, aliudque reale vel subsistens; ergo idea neque in rebus physicis externis, neque in äere labiis expirato, neque in anima ceu in subiecto existit. Idem dicatur de imagine, quae ordinem rei, cuius est imago, non excedit; ideoque materialis est si materiale, spiritualis si spirituale exhibet. Porro ideae ab realibus ordine differunt; ergo in ipsis repraesentari nequeunt.

Ad nominalistas vero quod proprius spectat, probatissimum est. verba vel vocabula, ac quaecumque alia signa aliud non esse quae vehicula, quibus interna cogitatio, aut idea manifestatur; idcirco reque, quid significent, intelligi, quin idea, quam referunt, simul cognoscatur. a Noi parliamo, inquit Cousin, perchè pensiamo, e nos al contrario ». Thomasaeus: « La parola è il respiro dell'intelligenza ». S. Thomas: « nomina sunt signa intellectualium conceptionum ». S. Augustinus: « verbis, nisi verba non discimus: imo sonitum, strenitumque verborum. Rebus ergo cognitis, verborum queque cognitio perficitur ». Demum verba cuiusque linguae gaudentae characteribus idearum? suntne intelligibilia sic, ut vix audita vel lecta intelligantur? Nonne solum capiuntur cum ideae adnexae apprehesduntur? suntne aeterna, immutabilia, universalia etc.? Num pro nemero ac differentia linguarum multiplicantur? Quoties unica idea millibus exprimitur linguis? En ergo quantum ideae vel universalia ab nominibus discrepent (1).

Denique haec etiam contra conceptualistas urgeri possent, cum animus aliis prorsus, ac ideae, donetur qualitatibus, ideoque ut ut cas recipere, non tamen parere poterit. Habetur hic tamen aliquid notaudum. Duo in qualibet idea considerari debent: 1." res vel essentia rei concepta; 2." eius universalitas. Illa est plane obiectiva mentique ostensa: ista a mente utique dependens. Universalitas enim, vel, ut ait s. Thomas a intentio universalitatis ex eo provenit, quod mens ideam inspiciens potest sibi innumera individua iterato fingere in eadem idea semper cognoscenda » (2); quae, cum nihilominus

illis neo-platonici recensendi, inter quos Gioberti, qui creationem definit individuationem ideae generalis, et binos ordines idealem ac realem aimul permiscet.

<sup>(1)</sup> Conf. quae diximus de verbo mentis in gnoseologia.

<sup>(2)</sup> Hoc sensu intelligitur, cur s. Thomas doceat « universale in solo inblectu haberi, atque sb ipso intellectu poni ». Radix enim universalitatis

mens sibi fingat propter ideae obiectivitatem et possibilitatem, quibus idea ab individuis seponitur, patet, radicem istius universalitatis in idea csse, atque mentis actione tantum evolvi, atque iterari.

# CAPUT SEXTUM

### DE IDEARUM CLASSIFICATIONE

250.° Mundus intelligibilis vel ut aiunt, metaphysicus, cuius sumus plane divinam naturam hactenus demirati, haud informi idearum farragine, ast ordine, regularitate atque maxima harmonia componitur, qua ideae inferioris ac ultimi ordinis per intermediam continentem catenam ideis elevatissimis connectuntur. Nobis propterea, qui, vires in idearum naturam explorandam hucusque contulimus, multum iuverit, si quidquam de earum dispositione subiungemus, ne aliquid iuvenibus exoptetur, quod idearum naturae, quoad clarius poterit, adsequendae inserviat. Descriptio igitur hierarchiae idearum nobis in praesens agenda est, quae ideologiam nostram concludet.

### **ARTICULUS UNICUS**

## HIBRARCHICA IDBARUM DESCRIPTIO

281.º Ideae aeque ac totidem bases, vel principia censentur, quibus utimur in realium classificatione. Porro classificatio eiusmodi dividitur in species, et genera: illae individua eiusdem naturae, ista species similes complectentia. Hoc pacto regnum animale ad genus animalitatis supremum reductiur, quod cum postea subdividatur, tot emergunt species animalium distinctae, quot eorum conspiciuntur differentiac. Quod et de regno vegetali, de minerali, caeterisque est collectionibus dicendum, quarum quaelibet in aliqua semper specie aut genere coercetur.

252.° Quae cum ita evidentissime sint, infertur, eumdem ordinem inter ideas vigere, qualem, idearum ope atque applicatione, realibus inferimus, eoque invicem regulariter eas componi; proindeque ideas in specificas, atque genericas primo secerni. Quarum priores in specificas plenas et imperfectas, in specificas abstractas, vel in specificas plenas perfectas partiuntur, prout obiectum vel cum omnibus suis perfectionibus atque imperfectionibus exhibent, vel eius essentiam abstractam tantum, aut eius essentiam omnimode perfectam. Sic idea hominis cuiusdam, puta, Petri, est idea specifica plena imper-

est obiectiva; evolutio vere universalitatis, subiectiva: animus quippe est, qui eam intuens actus cogitationis iterando, multa sibi confingit individua realizzabilia, quae caeteroquin distincte idea ex se et a priori non exhiberet.

fecta; idea hominis, specifica abstracta; idea hominis perfecti, specifica plena perfecta.

Posteriores, idest ideae genericae etiam subdividuntur in aiss, quae sunt: ideae genericae realizzabiles, ideae genericae mentales, idea genericae nominales, quatenus earum obiectum vel ex se aisse realizzabile est, ut animalitas, vel ex se realizzari nequit, ut color; aut nomen tantum est, uti Petrus, quod omnibus hoc nomine predictis, refertur.

253.° Id cum dignum sit quod attente meditetur, optimum ism crit, aliquo exemplo illustrari, quo et quomodo mens ideas specicas (1) acquirat, atque ex ipsis ad genericas sensim consurgal, eidentius fiat.

254.º Extra aleam dubitationis est, nos tamdiu idea rei cuisappone elephantis, carere, quamdiu eius subsistentiam aut nos pimus, aut utcumque descriptam non accepimus: quod ut primus eveniat, protinus idea eiusdem nobis se prodet, quae specifica na-imperfecta nuper appellabatur. Specifica, quippe quae esentia potius, quam individualitatem exhibeat, cum nedum hunc ant in trum elephantem, sed omnes elephantes revelare nobis deinces per set. Plena, quia ea omnia quae illius elephantis sunt, sive esentia, sive accidentalia, ostendit. Imperfecta, cum praeter eius perictiones, etiam defectus atque imperfectiones comprehendat. Hact im facultate universalizzationis comparatur, estque prima in ordine care nologico, quam potissimum nostri versant infantes, primis reliai perceptionibus detenti.

255.º Postea, elapsa elephantis perceptione, idea eiusdem autrime nacta, haud mente dilabitur, sed firma atque integra persial, adeo ut, depositis modificationibus accidentalibus, notas tantum essentiales elephantis retineat; quo fit ut evadat idea specifica-abitucta. Specifica, eo quod essentiam vel speciem elephantum perhibes. Abstracta, utpote quae ab qualitatibus secundariis praescindat, atque id quod intrinsecum est atque constitutivum elephantis constru. Ideis huiuscemodi homines adulti utuntur, cum secum confermit, et

(1) Sunt qui praeter ideas specificas, et alias inferiores admittunt individuales, vel concretas nuncupatas, perinde quasi ideae adeo sint individuales connexae, ut extra ipsa nequeant ne per latum quidem unguem patere. Verum, ideae eiusmodi perperam exoptantur, cum idea generatim sit semper essentialiter universalis, idest typus, cui innumera individua exigi possesic, diximus, idea arboris alicuius cum omnibus suis qualitatibus videtur individualis, quia nullus alius forte extat in natura arbor illi similis. Ast, nor ne poteris ope istius ideae allos similes arbores tamquam possibiles inaginari? Noa ergo ad unicum, sed ad plures arbores haec idea se se por rigit, detis occasionibus. ostendendos.

invicem alloquantur, quippe qui se in species rerum semper intendant, ut cum sermocinantur de homine, de animantibus, de plantis, de corporibus etc., quorum ideae abstractae dicuntur, ideat absque individuali relatione et solum generatim inspectae. Ex quo elucet, hoc in casu abstractionem iam exerceri, atque alias in ordine chronologico subsequi ideas, prioribus excelsiores.

236. Sin autem ex pluribus elephantibus invicem comparatis, praeclariora eorum excerpes attributa, atque simul in unica idea, quantum fieri potest, apposite et perbelle coniuges, tunc idea specificaperfecta, vel archetypus (l'ideale) elephantis exurget (1). Specifica, so quia non etephantem quemdam, sed eius magis pandit essentiam. Perfecta, quia omnibus detractis defectibus, solis perfectionibus splendescit. Mens hanc sibi ideam aquirit per facultatem integrationis; per cam nimirum facultatem, qua quisque admititur suas saepe imperfectas conceptiones complere ac ferme integrare. Ideae elusmodi praeminent maxime artibus liberalibus, querum studia ac labores in id contendunt, ut opus plenam perfectionem (l'ideale), prout licet, attingat.

Atque hinc propteres quantum idea specifica-perfecta, etsi tertia in ordine chronologico, caeteris specificis tamen in ordine logico, seu natura, praestet, nemo non videt. Ipsa enim, praeterquamquod defectus excludit, eas etiam perfectiones comprehendit, quas menti humanae datum est hinc inde celligere, atque ad armonicam unitatem, in qua pulchritudo est componere. Quibus edocemur ordinem logicum idearum in inversa esse ratione ordinis chronologici, sic ut quod ordine temporis praecedit, erdine dignitatis subsit, atque e converso natura prius, sit tempore posterius.

267. Verum, ideis specificis, v. g. ideae elephantis, aliquid potius subtrahere, quam addere possem, atque loco ideae specificae perfectae, ideam genericam adipisci, quae, sicut immuimus, generica realizzabilis seu substantialis, vel mentalis, aut dialectica vel accidentalis, ae demum nominalis esse poterit. Generica realizzabilis vel substantialis, si aliquid excerpserim subsistendi adhuc aptum, ut natura animalis generatim, quae in individuis animantibus reapse subsistit. Mentalis vel dialectica et accidentalis, cuius obiectum qualitas entis est, seu entitas subsistentiae incapar: uti color, figura, quae subiectum, cui haereant, expostulant, neque alibi quam mente, sic divisim existunt. Huius naturae sunt quoque ideae simplices et abstractae similitudinis, differentise, quantitatis, inetitiae, bonitatis etc. (2). No-

11

TOL. I.

<sup>(</sup>i) Idea specifica-perfecta vocari solet idea platonica. luxta Platonem siquidem archetypus in idea perfecta constituebatur. Ideae archetypus quantum scientiis artibusque provehendis auxilio sint, non est cur multis probemus.

<sup>(2)</sup> Non est hic ingens discrimen inter entin idealia et mentala prectereundum idealia dicuntur entium essentiae quatenus mentis intellicui in acque

minalis tandem, si nomen rei solum retinerem, aust acciperem, at recordarer, quo ab aliis rem secerorem. Pone, si accirem ens aliqui vivere, elephantem nuncupatum, quem vel numquam viderim; at iam visum, plane eius formae ac naturar fuerim oblitus, solo notio retento, idea elephantis diceretur generica nominalis, qua elephantis cum sermo de ipsis contigerit, ab aliis entibus dintinguo. Hoc olim ferme modo Brum sola instructi ratione concipiames. Novimus eiu praeter creaturas adesse creatorem, ens videliora absolutum, quaplurimis relationibus entibus creatis connexum; cuitus tarum quaplurimis relationibus entibus creatis connexum; cuitus tarum un habestur et adaequatum, tanquam eliquid nebis igmotum, ar antio inellabiti tantum signatum, ab muado discernimus. Mane autem ilum revelutio plurimum uobis adaunit et perfecit.

288. Ideas genericas neminales vocantur negativas co minima sensu, quod non exhibeant modos rerum existentias. Ideas custo specificas et genericas realizzabiles et mentales, positivas dicustrut quas ciusmodi existentias medos representant. Estemin, cum má existentias nomais immediata entium in sensus operations digustratur, patet es, quas solum nemine tenus apprehendument, hand a stros in sensus ummediata acere, sed ex perceptis inferri, quibaton essentialem aut arburarum habent relationem.

ė

'n

٠

. .

¥

.

•

Ideae genericae cuiusque ex praefatis ordinibus, abstructions en ficiuntur, que, propriis rei qualitatibus dimissis, communes turir considerantur.

259. Que in operatione tria animalvertenda sunt: 1.º ideam quel·
let respectu alterius ideae sibi subiectae, genus, respectu antualterius sublimiecis, speciem vecari. Sic idea triungulii est spaila
relative ad ideam polyacui: generica respectu ad alian triunguloss
species, isoscele, scalenum etc. 2.º quo magis ideam qualitatibus aptur, eo generationem ac amplionem fieri; vel, prout reatringitur du
comprehensio, idest numerus notarum, etiam tantumdem cias esto
sionem, videbect numerum abiectorum, ad quae extenditur, cresust,
adeo ut comprehensio et extensio sunt in ratione inversa ad ingion3.º Ideas specificas, et matume perfectus, ob maiorem perfectious
complexum, genericas antecedere, thesque ideas in munice divina

absumes, at realizables; mentals vers quedam sum especiarum clausta, aut realizaba minuscuse ver extruserse, partais anatum mentis ideticus conspectas, neque realizab es. Proma genera anatum fragmenta urnas, posterores mices anatumes, mento propteres anatum fragmenta urcupatas, at menta fintumes, Quota dinis anatum as messes conceptionisttuse totum esta por kitalion, con apprendicationi, cidides genericae; min mis i anatum analiques anatum generatari, il des superficies relate al orce il discuse anatum quo anatum generatarios.

\*\*specificis esse, tum quia perfectae sunt, atque etiam sine ulla abstrattione (Deo plane incongrua) progenitae.

260.° Ex pluribus ideis specificis, si quasdam simul congeris, ac stamquam unam consideras, eas tibi, quas complexas vocant ideas hancisceris. Tales sunt ideae nemoris, exercitus, civitatis, mundi etc. Sisce ideis poetae, pictores, sculptores etc. praecipue delectantur, tum monstra verbis, aut coloribus, aut marmore exprimunt. Huic peri ineptae censentur ideae genericae propter nimiam earum indeserminationem et abstractionem. Revera si quaeras ab pictore, ut tibi mimal pingat; tibi protinus percontatur quodnam ex animantibus, quam speciem animantium cupias dipingi. Animal enim qua tale letturae non subditur.

264.º Ex hactenus discussis lam liquido deducitur, hierarchiam learum in varias classes distinctas resolvi, easque potissimum esse leas specifico-plenas-imperfectas, specifico-abstractas, specifico-plenas-perfectas, ideas genericas realizzabiles, genericas mentales, genericas nominales, et ideas complexas.

262. Nihilominus philosophi fere omnes censuerunt ideas dividere patemplices, complexas, compositas, collectivas et factitias. Quae bear um classificatio, etsi nomine differat, re tamen nostrae cohaeret. Reae enim simplices, v. g. idea iustitiae, pulchritudinis, ad ideas speciales reducuntur; complexae, ut idea leonis fortis, ad ideas speciales abstractas qualificatas; compositae, ut ideae domus, plantae, letis specificis-abstractis sine qualificatione aequiparantur; collectivae finique, ut idea multitudinis, ideis nostris complexis. Caeterum classificatio idearum, quam dedimus, accuratior nobis videtur, sive quod stioribus vocabulis enuntietur; sive etam quod uberior sit, atque loundum originem et naturam Idearum procedat; quae profecto in literi idearum classificatione omniuo arbitraria, praetermittebantur.

### CONCLUSIO

263. Eorum, qui hactenus de idearum natura discussa rite nolicumt, nemo amplius dubitat, quin idea divinae sit naturae, atque intum animo cui affolget, antecellat, quantum immutabile mutabili, initum finito, obiectivum subiectivo, increatum creato, proindeque im absit, ut ideas ex sensationibus, vel animi modificationibus, instinfis ac potentilis derivet, ut magis divinae originis eas esse propugnet, mebiscum conveniat — nil adeo absurdum, et rationi fideique adersum esse, quam ideas ex animi activitate expromere, nullo obiectivo lterposito elemento, cui animus adiungatur, eoque illuminetur —.

# PROTOLOGIAE PARS TERTIA

IDEOGONIA

## **PROLOGUS**

### IDROGONIAR NECESSITAS

264. Ideologia apprime intellecta, superflua forsitan mot gonia quibusdam videretur, cum iam facillime ex dictis infe sit — ideas divina natura pollentes, desursum a Deo nimiran nibus difflui --- , vel --- divinae plane originis eas quoque esse --hi animadvertant, nobis haud cum solis sensistis et subjectivis esse, quibus profecto profligandis sat superque forent quae rum naturam bucusque scripsimus. Hac enim via et ipse An sensistas refutans, incessit, dicens: « non multum refert dice ipsa intelligibilia (ideae) participantur a Deo, vel quod luma entis) faciens intelligibilia » (1). In utroque siquidem casa an aeque refellitur. Ast nobis est etiam cum pantheistis congredi qui originem divinam minime ideis abnuentes, in alios tam buntur errores vel quoad idearum originem, vel quoad ears ticipationis modum, vel quoad earum ab animo cogitante di nem . Hinc necessitas ideogoniae insistendi, ut sciatur quomoc rationem nobis contulerit, quibus mediis, quo ordine, et a latim ac distincte, vel implicite in quodam tantum lumine inte ideas nobis infuderit. Haec tot sunt problemata maximi probenda, in quorum solutionem ordine et interritate pue incluctabiliter trahimur, coque magis quod acerrimae hac de stiones disputentur, ex quarum exitu totius philosophi gionis sors aut miserrima aut felicissima dem est nuperos a fide ac ecclesias duelles, ideo iugum Ecclesiae blandiuntur vel immediata I sibinais interiore cognitioni beant aliorum ministerio mysticus, cui est fides acquiescendum. Quae (1) S. I. LXXIX.

- s latebras quis secun mareous - rous - rous - modum et ambitum enueux 2:::::

## Procure Laboration

265.º Iam est curque come pursuant rum tom humanom intelectus. was stionis, quo ipse ac cuensicentus ib respectu problema io-uzumicha surmen rationis - " (No. THE NEW ognosci, atque incirce at the stur ab eius applicatros : us. ere, ideo praedictum protecta it am die quomode prima retun tonnia competent. wilesophis constet writing F Salitatem earun, miesettiss persona C'are, nobisque tun: ecusu- Antot vitivae povae formulae acc acce anditiones et elements autica p ers - ? Huinsce problematic rese blest in luminis rationis moi en dix cognitionis abscumulatur sum ministerio, perminal Expote clariori, ac pidle im est. ۰pver-4692-, veluti .on aderit boup : fias ceu chimae-OF REMARK NO. Maller tur etiam extra-subjectieria cognitionis, quae te tivo cius actio recipituria

## CAPUT PRIMUM

## LOGICA SYSTEMATUM IDEOGONIAE CLASSIFICATIO

267.º Classificatio systematum ea est singulorum in suas specio divisio, qua invicem sive quo constent, sive quo discrepest, fair quis discernat. Duplex in id operis methodus praesto est; aut em systematum principia, aut systematizzantium nomina ceu classificationis fundamenta aeque accipi possunt. Si primum, logica, vel istrinseca, si secundum, nominalis vel extrinseca classificatio exurgi. Uterque classificandi modus rectus suo genere est; ast logicus meira atque utilior. Nam haud raro contingit ut philosophi aetate et nomis plurimum differant, neque aliis se adhaerere clamitent, quorum temen systemata funditus explorata, eedem inveniuntur ac caetera principio constructa, etsi aliter inde deducta. Id sane incommodi me habet classificatio logica, quae principia magis quam philosophes spectans, iuxta diversam principiorum naturam, placita disponit, qui eorum in posterum amplius immineat confusionis periculum. Que propter, nominali relicta, logicam cogimur classificationem amplecti.

268.º Iamvero principia e quihus philosophi in idearum erist perquirenda profecti sunt, tria numerantur: 1.º alii meram ac numerantur potentiam (quidam intellectivam quidam vero sensitivam ) compositidi absque ullo cognitionis cuiusdam actualis primitivae et ingesite germine admiserunt, quam pedetentim sensationes externae vel internae evolverent; 2.° alii intimius in hanc cognoscendi potentiam istrespicientes, quaedam elementa congenita ceu cogitationis conditiones ipsi indiderunt, sic tamen ut quidam integra ac perfecta, quide vero inchoativa et imperfecta, ac pene idearum vestigia tennissima. ac rudimentalia, quidam demum ea ad instar quarumdam animae formarum, mediorum et instinctuum, quibus cognitio, quasi tegibus sabiectivis et instinctibus movetur ac agitur, menti indulserunt; 3.º tasdem alii praeter potentiam, eigsque ingenita utcumque elementa isstinctiva, lucem divinam in auxilium, nonnulli solum tamquam formam, alii ipsum Deum etiam utpote materiam et obiectum cognitiosis, advocarunt.

Primae sententiae consentur quavis aetate sensistae, et ex naperrimis, Lockius praesestim, Condillac, Destutt-Tracy, Laromiguiere. Reid, Galluppi, Mamiani, caeterique subiectivistae vulgares.

Secundae vero Cartesius, Leibnitius, Kant, Fichte etc. aliique subiectivistae transcendentales.

Tertiae denique (quoad secundam partem) Plato, Thomassinus. Malebranche, Schelling, Hegel, Cousin, Gioberti etc.

Hacc inter adeo dissidentia systemata, tamquam inter extrema, media sternitur via, quam ss. Patres ingressi sunt, docentes, neque soli potentia cognoscitivae; neque soli lumini divino neque ceu Deo formae simul et materiae vel obiecto mentis, factum cognitionis humanae esse referendum, ast lumine divino et sensationibus simul coniunctis, quorum ultimae materia, primum forma sit. Nam primitiva reram cognitio, ex qua cacterae dimanant cognitiones, duplici constat elemento, subicctivo (\$), et obiectivo, materiall et formali: illud ex animo, istud ex divina tuce hauriendum.

# CAPUT SECUNDUM

. . .

The second second

PAPOSITIO AC CONPUTATIO PRABCIPUORUM SYSTEMATUM

QUAR IDRABUM GENESIM EX SOLA ATQUE INDETERMINATA AC NUDA:

POTENTIA COGNOSCITIVA ANIMO INGENITA, DERIVANT

# ARTICULUS PRIMUS

#### LOCKE

269.º Ioannes Locke, natione Anglus, ratus quod si aliquid coguitionis nobiscum ab nativitate gereremus congenitum, id iam profecto tunc temporis novissemus; aliud contra Cartesium ideas quasdam distinctes animo innatas tuentem, systema adstruxit tribus praccipae aristotelicis principiis constitutum, quod membratim hic refertur. 1.º Mens humana, initio sui inspecta, est instar tabulas rasas, in qua videlicet nibil, ne vel minima quidem aut levissima idea inscribitur vel pingitur, fere paries alba nullo tincta colore. 2.º Inest tamen ipsi virtus quaedam incognita cogitandi, quam Aristoteles intellectum agentem, ipse autem reflexionem nuncupat, quae in advenientes sensationes se torquens, ideas inde, mira quadam abstractione, educit, ac accidentalibus dimissis, in abstracta ac universalia sibi cas convertit. 3.º Propterea bini sunt fontes idearum; 1.º sensatio, cui ideae implicantur; 2.º et reflexio, quae sensationes veluti enucleat, ac ideas fatentes in jucem trahit. Si ex ideis quaedam aderit ex hisce fontibus haud enata, ut spuria et illegitima reiici iussit; quod ipse omnium primus exemplo firmavit, ideam substantiae ceu chimaericam repudiando.

<sup>(1)</sup> Elemento subjectivo, idest sensatione includitur etiam extra-subjectivum, seu cause extrinseca sensationis, vel materia cognitionis, quae tum percipitur, cum sentitur, vel in subjecto sensitivo eius actio recipitur.

270.º Criticae animadversiones, 1.º Merito est Locke laudandus. auod Cartesium, quoad ideas innatas, erreris redarguerit, cum perspectum sit lumen tantum intelligibile, vol indeterminatam entim cognescibilitatem seu ideam existentiae, nobis originaliter infixam esc. Nihileminus erroneum est principium conscientiae aut advertentiat. ex quo ipse proficiscitur, ac si omnium, quae in nobis, flunt, coscientiam semper habeamus; plura enim nobis intus accidunt, auch corum perhibente conscientia, ut optime Lockio obiecit Leibnitim. 2.º Innatismo cartesiano disiecto absurdum ipse systema suffecit. Km nulla potest oriri aut agere potentia cognoscitiva, et ne reflexio qui dem . quin saltem lumen aliquid intelligibile animo superaddatur, quemadmodum vel ipse Aristoteles postea agnovit, qui ut deficiențiae sistematis mederetur, lumen intelligibile adiunxit intellectui agenti (1). Iam siquidem multis ostendimus, animam naturam tantum sensitiva habere, atque tunc intelligentiam extrinsecus pancisci, cum lumist divino ipsa irradiatur; alioquin acternitate frueretur idearum, quibuscum connectitur. Quaterus autem euiusmodi lumine divino originali dumtaxat perfunditur, atque nulla adhuc idea determinata fruitur, nihil prohibet quominus vocetur tabula rasa propter indeterminationem homogeneitatem et indifferentiam istius luminis, in quo etsi deinceps clare ac distincte rerum ideae cernerentur, tunc temporis tamen nihil determinatum in eo conspiciebatur et delineatum. Atque ideo ss. Patres Thomas et Bonaventura, retenta intelligibili: menti illuminatione, similitudinem tabulae rasae peripateticorum minine abiecerunt, cuius potius verum sensum exponere curarunt. 3.º Precterea quamquam praedicta fateantur, systema adhuc absurdis impicatur tum quoad reflexionem, quae cum sit rei recognitio, nequit in sensationem torqueri, quin sensatio iam antea cognoscatur (2); tem quoad ideas, vel universalia, quae sensibilibus commisceri inepte prorsus Locke censuit (3). Nonne enim sensibilia et ideae invicem pr-

<sup>(4)</sup> Aristoteles tradit — experimentum praecedere universale quoddam quiescens in anima — ; quod sane est idea entis ut ipse subobacure inquere videtur. Post, L. 4. Cap. ultim.

<sup>(2)</sup> Lockio et Cartesio in opposita extrema seu in sensutionem et cegnitionem reflexam abeuntibus, cognitio media, vel directa ac simplex elabetetur cui inerat nodus quaestionis solvendus: sicque extra chorum, ut dicitur cecinit uterque.

<sup>(3)</sup> Forte in hunc errorem dilapsus est Locke duabus circumventus rationibus: 4.º quia ipse etiam cum sensistis opinatus est, ideas primo peculiares, postmodum universales evadere, cum contra certum sit, ideas etiam individuales natura pollere universali, ut in ideologis explicavimus: 2.º qua noverat veteres peripateticos docuisse primam rerum cognitionem ope abstractionis cujusdam fieri, ut videre est penes s. Thomam. Ast quo sensusit

guant? Nonne alia et plane adversa est corum natura? Quo ergo pacto simul componi poterunt? Quomodo invicem mentis actione divelli? Numquid rebus non foret acternitas praedicanda, si ideae acternae sensibilibus ingerantur?

Urget ergo hoc systema triplex principium, quippe quod 1.º impetat naturam idearum, quas in sensibilia detrudit; 2.º minus necessario admittat, quam quod requiratur, cum reflexio ad sensum loskianum sit omnino insufficiens; 3.º nullius ideac, neque rerum sensibilium (ideam enim substantiae aperte ipse denegavit), quibus forma universalis cognitionis, neque rerum spiritualium, quibus materia sensibilis deast, originem tradat. Quos scopulos declinasset, si menti ideam existentiae impertitus fuisset, vel si solum advertisset perceptionibus intellectivis, vel iudiciis primitivis opus esse idea universali (1). Quam cum invenisset, illico didicisset 1.º ideam entis omnibus iudiciis primitivis utpote praedicatum immisceri; 2.º cognitionem potius a synthesi, quam ab analysi originem ducere, ideoque cum aliquid percipimus, mens nil inde abstrabit, sed potius adiungit, cum addat ideam entis; ideoque perceptionem rei praecurrere sim-

hace abstractio accipienda, et undenam usu venerit, ut cognitionem sensibilium, abstractionem vocaverint, in expositione doctrinae ideogonicae Angelici Doctoris ostendetur, ne idem pluries repetatur. Interim conf. comm. in Lib. de anima. Lect. VII — X.

(1) Monendum hic ducimus, sensismum tum Lockii, tum caeterorum philosophorum, ex eo processisse, quod creditum fuit in sensibilibus perceptis coexistere qualitates tam proprias quam communes, vel, ut ipsi aiunt, particularia et universalia, quae una cum sensatione apprehenduntur, atque deinde, abstractionis auxilio, invicem separata, originem praebent ideis peculiaribus et universalibus; quo absurdius nil profecto dici poterat. Nam coexistentia mutuo adversantium absolute repugnat. Deinde si sensibilibus individuis etiam universale consistur: sibi ergo sensistae contradicunt, cum docount, ideas prius dumtaxat peculiares, postea universales fieri. Demum ideae, quas peculiares ipsi appellant, quid tandem sunt, nisi perceptiones intellectivae rerum, quibus idea universalis individuis adnectitur, ac si dicerem - en equus -? Porro eiusmodi perceptio sine idea universali equi numquam obtinehitur. Cum enim equum percipio, affirmo, ens perceptum ad classem vel speciem equi spectare: ideoque utor ideae universali classis. vel speciei. Fateantur ergo nobiscum sensistae, elementum universale cognitionis sensibilibus non contineri atque in mente tantum existere utpote iudicii praedicatum universale; itemque insuper sensum neque esse, ut Aristoteli videtur, e parvulum fere intellectum ideis singularibus circumscriptum, qui postmodum in universalia extenditur »; quia vera et proprie dicta cognitio . objectivitatem expostulat ac universalitatem, uti expresse ac crebro ipse decernit Angelicus.

plicem eins apprehensionem, seu eins ideae specificae, ex perceptione educendae, intuitionem.

## ARTICULUS SECUNDUS

#### CONDILLAC

271.º Stephanus Condillac, Gallus, opus ab Lockio in re idem nica susceptum, prosecutus est, quaedam in lockianum systema mimadvertens, quae ferme totum immutarunt. Etenim 1.º reflexionen ceu supervacaneam rejecit, sola sensatione contentus, quam ceu un cum agnovit idearum ac facultatum intellectualium principium. 2.º Ast inquit, prae caeteris sensationibus excellunt sensationes tactus, quits magis eminet elementum extra-subjectivum, iisque, proprie loqueuk. competit facultas iudicandi, atque propterea sensationes in ideas trasformandi . Hanc tactilem facultatem , necnon eius obiectivitatem ta qui quatuor sensus participant, vix tactui referuntur. 3.º Interes. prosequitur, quamdiu res quocumque organo actu solum sentiunta. nondum ulla eorum nobis idea illucet, sed sola experitur sensatio. quae ut primum transierit, atque eius solum superfuerit recordatio, tunc ipsa transmutatur in ideam, quae definitur = sensationis recordatio = . 4.º Idea propterea generatim quidam est conceptus representativus rei extrinsecae, qui tum repræsentationis universalitates assumit, guum alia ac alia obiecta ipsi comparantur ope iudicii, qui alibi — idearum comparationem — etiam appellat. Hacc omnia espi rice ostendit exemplo statuae cuiusdam insensitivae, quae primo rem v. g. olfactu quasi excitatur, vitam et sensibilitatem acquirit, dela sensim etiam intelligentiam, aliasque facultates intellectivas ex viris sensitivitatis transformationibus emanandas uti ex germinibus arbora-

272. Hacc, paucis, summa est systematis Condillac, quod nonnulli, ob illam sensationis transformationem, sensistico — dynamicum dixerunt, quodque alii sectati sunt, ut Destutt — Tracy, Melchior Gioia, Soave, et etiam partim ipse Cousin, cuius est haec sententia — iudicium sensationi insertum esse ut eius elementum intellectuale—

273. Animadversiones criticas — 1.º Condillac probe revera perspexit 1.º sensationes fere semper iudicia comitari propter identitates animes sensitivae simulque intellectivae, atque 2.º iudiciorum virtus primas rerum notiones vel ideas adsequi; verum undenam ludicia ciusmodi? Ex sensatione, inquit, tactili. Praeceps sane et falsa cocclusio, quae ut dispellatur haud necesse est multa adversus congerere. cum luce sit clarius, sensationem etiam tactilem (1), quae obscuris

<sup>(4)</sup> Sensatio quaedam tactilis in omnibus sensibus oritur, qui cum sentius aliquid, puts, gustant, vident, audiunt, etc. vi externa corporis semper per

ct prorsus subiectivis, sicut caeterae sensationes, animalitatis limitibus coercetur, plurimum ab iudicio in lumine veritatis prolato, discriminari; alioquin ingens differentia, qua homines a belluis dividuutur, tolleretur sic ut, vel homines brutis aequiparentur animantibus, vel animantia ad hominum attollerentur dignitatem (1).

Quod de iudicio, etiam de reliquis facultatibus intellectivis subintelligatur, quarum sive principium sive agendi modum, sive finem, sive objectum inspiciens, tot invenies argumenta earum distinctionis, imo oppositionis maximae respectu sensationis. Sola igitur non sufficit idearum genesi explicandae sensatio, etsi tactilis fuerit, quae aeque ac caeterae, passiva subjectiva, ac plane caeca est; ideoque tam iudicando, guam aliis sensibus potentiae iudicandi communicandae impar, 2.º Atque iterum; iudicia, quibus iuxta Condillachium ideae adipiscuntur, nullam ne expostulant ideam universalem praecedentem, quae ipsis praedicatum sit, atque forma? Iudicare enim, diximus, idem est ac affirmare, ens perceptum in aliqua specie cooptari, vel ipsum classificare; cui operi opus est idea universali speciei. Quod et inse videtur nobis assentiri, iudicium in idearum comparatione collocando (2). Circulo ergo ipse circumagitar: - iudicia pariunt ideas; ideae autem generant iudicium - . Porro quorumnam ex his primum? Indicium an idea? En problema adduc innodatum, quod tunc solveretur, cum tale ponatur systema, ubi ea ideis et iudiciis origo constituatur, qua iudicium ab ideis emergat, atque ex ideis, illa idea universalissima ingenita, ac ab omni iudicio independens caeteris praemittatur, quae omnibus sit iudiciis praedicatum. Eiusmodi vero est idea entis omnibus, ut vidimus, perceptionibus et conceptionibus comprehensa. 3. Inscite proinde Condillac ideam definit - elapsae sensationis recordationem - vel sensationem revocatam -: sensatio siquidem revocata haudamplius

celluntur, atque eorum particulis tanguntur, et vellicantur. Non video ergo cur ipse allis sensationibus iudicium abstulerit in quarum fundo, pene dixerim, iacet semper quaedam sensatio tactilis: aut omnibus igitur aut nullis sensationibus est iudicium concedendum: ast omnibus ipse recusat, ergo ne sensationi tactili quidem cum par sit ratio utraque parte.

<sup>(4)</sup> Forte Condillac Aristotelis sententiae deceptus est, qua etiam sensihus indicium tribuitur. Verum indicium sensihus collatum aliud nos esse, quam — discretionem (un discernimento) instinctus animalis incunda sibi ab iniusundis secernentis —, patet ex eo quod Aristoteles itidem docuerit — iudicium sensus sine affirmatione et negatione esse —; ideoque iudicium improprie dictum. Lib. III. de anima.

<sup>(2)</sup> Henc temen iudicii definitionem minime subscribimus, cum quaedam proferentur iudicia unius tantum ideae, quae ceu praedicatum sensationibus tamquam sublecto applicatur, et dicuntur primitiva.

sensatio est, sed sensationis idea, quemadmodum aliud est dolor aliud idea doloris, secus cum doloris transacti recordamur, codm iterum torqueremur. Deinde quae recordantur, prius iam noscelatur, ideat ideis mediantibus percepta vel apprehensa antea fuerun; alias haud reminisci, sed percipi vel intueri dicerentur (1). 4.º Idea ueque sensationibus includi, aut inde prodire, neque ex peculiaribas universales fleri, alibi sat fuse demonstravimus, ubi divinam ideram naturam contingentiae sensationis, rerumque externarum adversam declaravimus. Hinc comparatio rerum cum ideis tantum abest ni ideis necessitatem et universalitatem impertiatur, ut potius ostenda, eisque utatur.

274.º Ex quibus eruitur hoc systema tribus etiam praestitus principiis refragari. Et quidem 1.º refuctatur naturae idearum, que sensationibus immiscet, iisque nativam universalitatem aufert. 2.º Ilinus quam quod opus sit genesi idearum explanandae statuit; ex sestione equidem materia, non forma praebetur cognitionis, in quama ultima solum moratur idea. 3.º Nullius, ut Lockius, ideae originae exponit, idque notescit per idealismum et scepticismum inde postudum deductum, quibus sive impediendis, sive refellendis legitime unius superfuisset ideae origo, quae proculdubio ad veritatem et chic ctivitatem cognitionis perduxisset. Atque ideo problema ideogenicus — quomodo fiat iudicium primitivum — implicitum adhuc et isselutum relinquitur.

### **ARTICULUS TERTIUS**

## LAROMIGUIERE, GALLUPPI (2)

275.º Petrus Laromiguiere, patria item Gallus, cum sensationen cognitionis germinibus omnino vacuam deprehenderit, lockianam de-

- (1) Id insuper habet hoc systema absurdi, quo labefactatur, quod nimirum totum incumbat transformationi sensationis, quae aliunde utpote simplex et indivisibilis nullimode transformari potest. Es siquidem transformari aestimantur, quorum elementorum forma et status mutatur, ut cum chrysalis fit pepilio. Simplicis contra partium expertia aunt immutabilia, et simplicisaima etiam quoad modum existendi.
- (2) His connumerari possunt plures alii, puta Mastrofini (L'anima e i suoi stati), Mamiani (Rinnovamento ec.), Vincentius de-Gratia (Prospetto etc.) qui in eo unanimes sunt, ut ideas in animae modificationes, configurationes, actus, modosque convertant, easque plane subiectivent. Saepe quidem objectivitatem ideis adsignant, atque objectivas vocant, sed eo sensu quod sunt ipsae res externae perceptae: ideireo nonnisi falsam ideis indulgent objectivitatem, quae verius extra-subjectivitas diceretur. Vid. quae diximus de natura objecti in gnoseologia, et alibi passim.

ctrinam instaurare rursus aggressus est, ac duos similiter ideis fontes restituit, ita tamen, ut actum mentis se in sensum flectentis potius quam reflexionem, maluerit meditationem nuacupare. Cuius haec forent munera praecipua: 1.º analysim sensationis suscipere, et si quae elementa in ipsa dividenda nancisceretur, secernere, ac singillatim expendere. 2.º Elementa adeo invicem distincta ut ideas spectare, quas definit — sensationem ab aliis sensationibus distinctam —.

Iis consentit Galluppi, qui itidem tenet: 1.º sensationem duplici coalescere elemento, principio sentiente, ac termino sensibili externo, idest ut inquit, obiectivitate gaudere. 2.º Analysis actione bina haec deinceps distingui. 3.º Qua in analytica operatione comparari cognitionem proprii ego, atque etiam ideas intuitivas vel objectivas, quae scilicet obiecta externa includunt, atque apprehendunt; ex quibus iudicium de earum subsistentia profiuit. Quapropter si, accepta sensatione, experitur — ego modificatum — postea, analysi superveniente, ego ab suis modificationibus distinguitur, et infertur extrinseca modificationum causa, seu percipitur vel affirmatur agens externum. Iuxta Galluppi igitur testimonium conscientiae referentis me -- sensibilium impressione modificari - factum primitivum est, indemonstrabile, et origo omnium cognitionum. Differt tamen Galluppi ab Laromiguiere quoad ideas, ut ipse ait, subjectivas, quales sunt ideae abstractae, quibus deest obiectum reale, ac tuetur contra Laromiguiere eas, nonnisi ope synthesis plures simul ideas iam habitas comparantis, obtineri, iisque pariendis imparem prorsus esse analysim. Ideae ergo obiectivae analysim, subiectivae autem synthesim postulant. Laromiguiere autem analysim utpote unicum idearum acquirendarum medium tantum obtrudit.

276.º Animadversiones criticae 1.º Quibus superius Locke rationibus profligavimus, iisdem et Laromiguiere atque Galluppi possent pariter erroris reprehendi ac refutari. Absque enim lumine intelligibili menti illucente, nulla (ne analysi quidem excepta) intellectiva facultas cuiusque nominis locum habet; imo ne vel ipse quidem intellectus, quem facultatem intuendi lumen rationis alibi definivimus. 2.º Neque propterea regeras ideas ex sensationibus ope analysis prosilire: nam sensatio, quamdiu non adnectitur lumini intelligibili, penitus latet, atque solum exhibet caecam cognoscendi materiam omnimoda intelligibilitate carentem, ex qua propterea numquam poteris analysi, ideam, quae rei intelligibilitas est, educere: - nemo enim dat quod non habet - . 3.º Ast elargiatur etiam ideas quasdam e sensatione fore gignendas, quid tamen inde? Num aliae et propemodum infinitae non habentur ideae abstractae, quibus nullum sensibile suppetit obiectum simile? Earum autem quaenam erit origo? En defectus maximus et irreparabilis. 4.º Qui sane minime suppletur tametsi ad synthesim gulluppianam convertamur, quae non posset plan simul complecti. atque corum relationes attingere, quin termini relationum, atque corum communis mensura praeposcantur; que in praenotione iam evidentissime supponuntur adeptae ideae termigorun. corum mensurae veluti synthesis, vel comparationis fundamenta. quibus pariendis impotens fuisset praevia analysis, uti ostendinus. lisdem itaque salebris baeret synthesis ac analysis, quousque ab mima quaevis idea innata, omnibusque operationibus mentalibus mumittenda, divellatur, 5.º Demom distinctio idearum in subjectiva et objectivas adeo Galluppi familiaris, absurda est, ac in scenticismus of in sensismum ineluctabiliter proclivis: in scepticismum, qui si ideae abstractae subiectivae sunt, idest ex ipsa animi substantia, vi potentiis manantes, iis scatent defectibus, seu contingentia, muhilitate, finitate etc. quibus animus constringitur: ideoque nil certun. necessarium. immutabile menti, scientiaeque erit, sed mutabilitas, incertitudo, fluxusque perennis. In sensismum, quia si ideae subiectivae realitatem physicam continent, ab sensibilibus non secerautur, quae sensu percipiuntur. Ast circa veram idearum obiectivitatem recolendum est quod alibi diximus de cognitionis obiecto, et de distinctione ideae ab iudicio de rei subsistentia, cui solum, non ar tem ideis, competit realitatem apprehendere atque involvere.

Cum triplici ergo praefato principio etiam utrumque systema pagnat, utpote idearum naturae indecorum, atque earum origini indigitandae propter mediorum deficientiam incongruum (1).

## ARTICULUS QUARTUS

#### REID

277. Lockianismo iam, Berkeleio et Hume impellentibus, is idealismum ac scepticismum corruenti, novum Thomes Reid, Scetus, systema sensu communi erectum suffecit, cuius, haec capit sunt praecipua. 1.º Mentis humanae actio, qua primo, directe, ac immediate realia cognoscuntur, haud simplex est lockiana apprehessio, sed, ut sensus communis suadet, iudicium; cuius 2.º tria duntavat recensentur elementa, subiectum cognoscitivum, actus cognitionis, et res cognita; 3.º proinde ideae velut cognitionibus minime

<sup>(1)</sup> Galluppi caeteris profundior interdum auspicatus est iudiciis fortasse necessariam fore, ideoque ingenitam ideam existentiae, tametsi expresse il non declaraverit; imo suorum temporum doctrina irretitus, iu sensismum iterum ceciderit, atque cum d'Alembert, Falletti consenserit, ideam eiusmodi per abstractionem fleri (Critic. della conosc. tom. 1.).

nservientes, ne plone inutiles, amandande (1). 4.º Cui tamen iudiito tria, priusquam proferatur, praecurrere debent, impressio orgalica, sensatio et perceptio, invicem prorsus seiuncta, dissimillima,
itque opposita, ita ut unum independenter ab altero quadam sibi inrinseca atque singulari virtute singulatim excitetur, etsi ob, fere diterim, successionem praestabilitam, unum alterum excipiat. 5.º Quibus semel positis, activitate animi naturali, enascitur indicium de
resum subsistentia, quod ideo arcanam, et quasi ignotam naturae
suggestionem, cuius perperam ratio exoptaretur, appellat. 6.º Rebus
indicio perceptis, subsistentia quavis vel praesenti vel praeterita opo
abstractionis detracta, iisque in mera idealitate, vel possibilitate conspectis, id exuegit, quod simplex rei apprehensio, aut idea dicitur,
imaginationi exhibonda.

278. Animadversiones criticae—1. Indubium est, et quidem senset communi acceptum, res primo cognosci, cum carum realitas sensu experta, percipitur intellective, vel affirmatur; qua peracta affirmatione, ideam inde carum formari. Ast, iudicium sine ideis confici ne poterit? Quid enim tunc iudicatur? quidve affirmatur? Profecto, rem hec vel illo modo existere. Ergo saltem idea entis intervenit busiasce iudicii formationi. Neque opponas — iudicium istud arcanum ense — quia arcana, veritates sunt; non absurda; iudicium porro sine ideis absurdum est, et impossibile. 2. Quamobrem analysis iudicii primitivi imperfecta est, atque tribus memoratis elementis quar-

(1) Reidianam ideophobiam plures subscripsers: Dugald-Stewart, Elvetius, Bonald, Smith, Mamiani; quorum primi baec digna sunt quae notentur. 4.º Obiectum cognitionis aut individuum vel reale, aut universale vel abstractum est: neutro in casu ideis indigemus; non in primo, ubi individuum, non in secundo, ubi simplex nomen vel vocabulum habetur. 2.º Hinc species et genera tot sunt vocabula, quae universalia videntur, cum pluribus individuis comparantur. Quibus respondemus: primo, ideas ab vocabulis distingui iam sat superque probatum fuit contra nominalistas, quorum nunc temporis ipse dux est; secundo, falsum est vocabulorum universalitatem ex corum consequi applicatione; nam dentur nomina, quae etsi in infinitum applicentur, universalia muchquam evadent: eiusmodi sunt nomina propria, uti Petrus. Quaedam contra, licet multis individuis non applicentur, universalitate pollent, ut homo. quae vox tam Adami setate, quam postmodum aemper universalis habita fuit, quia ideam universalem, vel essentiam hominis refert. Rursus, quomodo comparationes, quomodo species et genera fieri possunt, nisi mensura praehabestur universalis, cui individus exiguntur? Demum, universale id dicitur, quod non equidem collectioni, sed singulis individuis convenit. Quare numerus collectivus, puta 100, peculiaris est, vox autem animal, universalis, quia ille determinatam collectionem ista autem individua animantia indefinite significat . Suis ergo principiis cogitur Dugald-Stewart idearum existentiam agnoscere, aut totum suum evertere systema.

tum est praeterea adiungendum, idest idea entis, tamquam indici praedicatum. a Res enim cognoscuntur, inquit Angelicus, es alitione ad ens » (1) « et unumquodque in quantum habet de em. in tantum est cognoscibile » (2). Hinc: « ad cognitionem duo cuicurrere oportet, scilicet apprebensionem rei (ideam) et iudiciun a re apprehensa (iudicium) » (3). 3.º Errat similiter quum imerasionem, sensationem et perceptionem adeo invicent senonit, ut inte pendenter producantur: nam lege commercii, principium sentiens algitur ad ea sentienda quae organa afficiunt. Ergo impressio organa arctissime cum sensatione, cui occasionem porrigit, unitur. Item ten identitate subjecti cogitantis, sensitivo - intellectivi, quam identita rei in utraque forma ideali et reali, ratio coacta, non potest sensatius rei extrinsecae perceptionem cohibere, cum ideo lumen rationis. ideam entis receperit, ut sensationibus eam applicet, vix organa arsibilibus exstimulantur; atque proinde ipsi molestius est se ah indi percipiendis abstinere, quam ea percipere; sed neque item potett perceptionem recusare, cum baec naturalis sit, ac spontanea.

Quam propensionem ex elemento extra-subiectivo sensationis, red perceptione sensitiva excitatam, cum minime Reid conspexisset, simius, quam opus esset, sensationem a perceptione intellectiva diremit. Id sane vidit Galluppi, qui tamen in extremum oppositum deflectens, sensationem cum perceptione miscuit: at utrinque error. Reid enim perceptionem sensitivam praeteriit, qua perceptio intellectiva sensationi nectitur; Galluppi contra perceptionem intellectivam omisit, vel totam in sensatione conclusit. 4.º Taudem, si ideae non eistunt, eccur postea ipse imaginationi entia idealia indulsit?

Hinc infertur Reid neque idearum naturae, neque mediis congruis

Animadversio generalis in systema hactenus reiecta.

279.° Duplex veluti probatissimum in praedictis systematibus assumitur postulatum cacteroquin data opera probandum; atque hinc eorum gratuitae suppositiones, ex quibus falsitas emergit. Nam 1. postulant, ut statuatur animae potentia cognoscitiva eo modo insita, quo animantibus vis sensitiva, et vegetabilibus, vegetativa, que intrinseca, ac necessaria activitate posita sensibilium impressione, aut phantasmatum reproductione, cogitet, iudicet resque percipiat. Atque ideo immerito haec thesis tamquam apodictica ipsis permittitur:

<sup>(1)</sup> De verit. 1. art. 1.

<sup>(2)</sup> S. I. XVI, III - S. I, LXXIX, IX, - intellectus respicit rationem entis.

<sup>(3)</sup> De verit. X, VIII.

- mans vi sibi ingenita ideas cudit -. Petentia enim cognoscitiva some accurato erat prius examini sublicienda, ut innetesceret quae dementa contineret, et an praeter subjectum cognoscitivum, aliquod adderetur objectum? Paucis, facultas isthaec numquid magis sulectum non est, quam solutio problematis ideogonici? Hominum benian, non veto belluarum ideo inquiritur idearum orige, quia preneto primis, non secundis insidet facultas cognoscendi. Ergo faculin eigemodi initium est, non exitus quaestionis, atque nonnisi per mhisma ignerantiae eleneki in quaestionis solutionem convertitur. 2. Postulent, ut suppopatur post sensationem statim perceptionem pinacemi, atque ideas rerum acquiri, sicque deinceps alias ideas abrestes, adhibitis mentis facultatibus, orituras. Verum hic interpolaner saltus maximus. Prae caeteris inquirendum arbitramur, quomato, accepta sensatione, prima cognitio, sen rei perceptio suboriawas quaenam sint eius elementa? quae leges? quod obiectum? quae pultas? Quibus praetermissis, numquam sperandum est fore ut mandoque cognitionis essentia, etque idearum origo cognoscantur. macirca sensistae qui sensationi, et subjectivistae qui cognitioni rerass (ego sentio, ego cogito) solum studuerunt, aureum medinan no clavis omnium quaestionum continebatur, soilicet cognitionem mplicem, vel directam ac perceptivam praetergressi sunt, atque in maes errores praecipites fato miserrimo ruerunt.

# CAPUT TERTIUM

SYSTEMATA QUAR POTESTIAM SIMUL ET OBIRCTUM COGNITIONIS MPLECTUNTUR, IN QUIBUS PROINDE MULTA SIVE DEFECTU IN QUALIFATE SIVE BECESSU IN QUANTITATE OBIECTI AFFIXI, PECCANTUR

#### **ARTICULUS PRIMUS**

#### LEIDNITIUS

280.º Godofredus Guillelmus Leibnitius, Germanus, Lockium, qui maixus potissimum silentio conscientiae circa ideas innatas, cartesiamum innatismum pessumdederat, impetit, sibi aliisque rei ideogonicae percupidis, quoddam systema concinnando tribus praecipue principiis eductis ex potentia generatim, ex suarum monadum natura, demum ex crebro nostrarum affectionum conscientiae defectu, suffultum, quod sic summatim disponitur. 1.º Potentia cognoscitiva, quemadmodum caeterae cuiusque generis potentiae, haud nuda, inquit, et simplex facultas est actionis penitus expers, sed actus primus, immanens, ac originarius cognitionis, mox in alias cognitiones specia-

les ceu in actus secundarios, datis in adiunctis, egressurus. Fotentia enim cognoscitiva, quae nihil plane cognosceret, ac omnium idearum vacua foret, non esset nisi mentis figmentum, abstractio essendi incapax. 2.º Si igitur facultas cognoscitiva actus iam est cagnitionis primigenius, ipsi ea sunt omnia obiecta cognitionis, idea infigendae, ad quas postmodum sese porriget, ne ullus actus secundus sine primo oriri videretur (1).

3.º Eiusmodi vere ideae originariae, perfectae non sunt, atque éstinctae et undique evolutae, ast ad instar germinis implicatae, et quasi imperfecta lineamenta quaedam, uti venae in marmore homisis figuram describentes, quae propterea rectius virtualitates, dispositiones, vestigia, habitudiaes, et perceptiones insensibiles, ac pene incespicuae dicerentur. 4.º Quamdiu ideae sic seminaliter menti deliberatur, nulla earum adhuc habita conscientia, inconsciae et obscurs sunt quarum semel conscientia exorta, apperceptiones seu conscisuffunt. 5.º In hanc conscientiae lucem ut taudem adducantur singuis idearum germina, vi quadam occulta ac instinctiva agitantur, ac successive sensim evolvuntur, quousque tandem in ideas claras, distinctas, et perfectas non excreverint. 6.º In quam idearum congenitarum sententiam Leibnitius nedum potentiae natura illectus, verum etiam principiis suae monadologiae ducebatur; quippe qui statuerat, mundum ex pene innumeris invicem distinctis monadibus, vel elemes-

tis simplicibus componi, quorum cuilibet initialis ac pene rudimentalis inseritur universi repraesentatio, (schema monadis nuncupata) per continentem graduum seriem explicanda. Quare anima, quae uns et monadibus est, eodem etiam schemate donatur ex praedictis idearum

seminibus contexto. 281.º Animadversiones criticae. 1.º Leibnitius iure cum saniorio bus ontologis docuit potentias cuiusque generis, ideoque et psychologicas, non vacuas, inertes, et inanes facultates, sed actus esse primos, atque immanentes. Atque idcirco s. Thomas, hoc principio praemisso, quod scilicet a nihil agit, nisi secundum quod est actu » (2) deducit animam sive qua sensitivam, sive qua intellectivam, in quodam semper actu primordiali sensitivo vel intellectivo constitutam esse, cum ipse de sensitivitate loquens saepe dixerit a sensus in actu

<sup>(1)</sup> Ideo animum vocat — mappam cosmographicam — propter universi a eo infixsm repraesentationem. Quosd naturam seminum idealium non sat sai constat Leibnitius, qui modo obiectiva esse censet, et cum Scaligero semina aeternitatis vel Zoopyra appellat; modo subiectiva, cum alibi virtualitates, st dispositiones vocet. Verum in utroque casu tam qualitate, quam quantitate etiam falleretur.

<sup>(2)</sup> S. I, LXXVI, I. — S. I, II, II.

st sensibile in actu ». Quod pariter de intelligentia repetit dicens intellectus in actus est intellectum in actu » (1). Porro si animae um sensus quum intellectus iugiter, ceu eius vita, insunt; ergo ipsi ensibile et intelligibile quoddam primitivum adhaerent. Eidem cononat Marsilius Ficinus, qui ait « prima vis animae mens est, cuas actus est perpetua (non ergo momentanea et accidentalis) conemplatio veritatis ». Quam tamen veritatem ontologicam cum Leibitius ratiocinio potius ex altissimis ontologiae principiis deduxerit, nimaeque per modum magis consequentiae tantum applicperit, quam pposita cognitionis analisi invenerit, factum est, ut ipse qualitati. t quantitati obiecti cognitionis male item prospexerit, atque menti deas plane subjectivas, vel saltem incertae naturae, ac plures quam uissent necesse constitutioni ac evolutioni facultatis cognoscitivae, ndiderit. Analytica quippe observatione compertum est, intellectui ınicam sufficere ideam, ceu lumen vel medium universale ac sim-Meissimum cognoscendi, idane objectivum, idest menti penitus exraneum, atque oppositum. 2.º Verum iterum est, plura quandoque iobis intus accedere facta, quin ea advertamus; ast etiam post stuliosissimam ac intensissimam animadversionem numquam conscientia lobis edidit, illa in animo vigere ac florescere idearum germina, ut pse adstruit. Id unum nobis tandem admonet conscientia nos faculatem gerere indefinitam ac pene illimitatam cognoscendi quod quid ms est, aut ad ens spectat, quia objectum mentis est ens in gesere. 3.º Quoad demum simplicitatem, evolutiones, repraesentatioles, perceptiones et schemata monadum, eum omnia gratis conficta sint, gratis respuntur, coque magis quod perceptio utpote actus inellectivus non possit (quin ingruat pantheismus et fatalismus) congruere monadibus corporeis, simplicitate et intelligentia, neque monadibus animalibus, mente carentibus, tribui. Triplici ergo principio tiam hoc sistema adversatur.

# ARTICULUS SECUNDUS

# mant (2)

- 282. Emmanuel Kant de Köenisberga in Prussia opus ideogoni:um ab Reid adversus idealismum Hume, et scepticismum Berkeley,
- (4) S. I., LXXVI, IV S. I., LXXXVII; I. sit: « intellectus humanus fit in actu per speciem rei intelligibilem (ideam) ». Hinc oum ipse doceat intellectum esse per se cognoscibilem ly intellectus significat objectum, vel ideam intellectam, non ipsam facultatem intelligendi, quae non equidem per se, sed per eius ideam etiam intelligitur.
- (2) Kant adhaesit eius discipulus Fichte, qui a pura animi activitate cognoscitiva omnia traxit, ego, et non ego, seu mundum et ipsum Deum; ipse

lockianismi surculos, coeptum, enixius prosecutus, nevum adorant systema, quod analogia aristotelica recipientia, necnon falsa cuinedmidivi Thomas sententiae (1) interpretatione totum ferme elaboratmividetur. Id nobis, maiori qua fieri potest claritate, est hic summatin afferendum, ut nedum eius elementa, verum etiam principium, en discessit, ordo quem tenuit, ac finis demum tristiasimus, ident netionalismus, in quem tandem erupit, nitide elareque adolescentitus pateant, quibus nit, aevo maxime nostro, utilius est, quam satebram hanc omnium ferme nunc temporis errorum, dignoscere, quibus eis cavendum est (2).

1.º Kant, controversias ideogonicas lockianos inter et reidians dirempturus, iudex sedit, aique lockianis concessit omnes cognitient per experientiam quidem menti illucere, non tamen omnes ab emrientia progigni, cum multae sint universales ac necessariae, vát priori, quae nonnisi ab arcana et complexa mentis activitate indicate, a reidianis iam adumbrata, prodeunt, quaeque tunc distincte de cent, quum sensibilibus ope activitatis iudicantis adnectuntur. 2.º Omre duplex est in quavis cognitione elementum probe secernendam. materia et forma; illa mutabilia, contingens, empirica et a posteristi; ista immutabilia, necessaria, rationalis, et a priori. 3.º Quaenan d quot sint elementa eiusmodi a priori, nonnisi recta iudiciorum analii et classificatione tute deprehendi potest. 4.º Porro iudicia duplici generis censentur: sunt quae analytica vel a priori, sunt etiam sia, suae synthetica vel a posteriori vocantur. Priora ea appellat, quorus attributum est intrinsece subjecto identificatum, ut si diceretur-Dent est acternus -.. Praedicatum - acternus - subjecto - Deus - esse tialiter includitur. Posteriora ea aestimantur, quibus attributum actdentalizer unitur subjecto, veluti -- corpus est grave -- ; gravitas hand necessario corpori competit, atque ut, an corpori competat, com-

tamen in eo differt, quod Kant mundi realitatem dubiam tantum reliquerit de cens — nos an existant noumena vel entia nescire —; Fichte contra eorus subsistentiam abiecit, atque in purum cognitionis figmentum redegit.

(4) Sententia Doctoris Angelici, qua ipse abutitur, bacc est: « tales ics eas (intellectus agens apecies intelligibiles), qualis est ipse: nam. omne ages agit aibi simile ». Contr. Gent. 11, LXX, VI.

(2) Rationalismus duplex est, alter philosopticus, alter theologicus. Ile bifariam adhuc dividitur, in dialecticum vel cartesianum, qui assensui idem elarem et evidentem semper exigit; et in metaphysicum, vel hegalianum, qui ideis realia absorbet, atque ideas tantum existere et cognosci decet. Internalismus autem theologicus ideis nedum contingentia, sed et divina, primaria fidei, subicit, adeo ut nil praeter ideas mente conspectas, aubsistatioque solis ideis est credendum, soli rationi ideis fultae fidendum. Utarque internalismus germanum est Kantismi coroliarium.

i

, necessum est experientiam adire. 5.º Rursus cum synthesis dat analysim, consequitur, praeter judicia synthetica a postepraebaberi quoque iudicia synthetica a priori in quibus praem neque subjecto necessario continetur, neque suffragante extia ostenditur subjecto utcumque adjungi, cuiusmodi haec sunt -7+5=12-, -linea recta est omnium brevissima duo inter 1 decurrentium -; - effectus suam arguit causam -; aliaque us perplura, quibus scientiae rationales et naturales abundant. isitis ergo hisce judiciis, quorum scilicet praedicata neque analysi ti, neque experientia probentur subjectis inclusa aut coniuncta, idendum venit preedicata eiusmodi a mentis activitate produci, , sensationum occasione, suppleri, cum haec iudicia synthetica ri proferuntur. Hine quaestio ideogonica tota hic recidit, quo-, videlicet - explicatur formatio indiciorum syntheticorum a prio-7.º In hunc finem collatis viribus, analysim praefatorum iudin instituit, atque, ut sibi visus est, quaedam praedicata a priori rvit; quibus peractis, decrevit - septendecim detexisse formas e congenitas, necessarias et universales, quibus mens in rerum rtionibus necessario utitur, suntque leges transcendentales, vel ita activitatis animae cogitantis ..... 8.º Earum duae sunt visiones sensibilitatis, una, idest tempus, ed sensum internum, altera, patium, ad sensum externum, spectans. Scientia, quae iis stuocatur aesthetica transcendentalis. 9.º Ex reliquis formis, duo-, quas more aristotelico, categorias, vel conceptus universales damentales appellat, intellectui inseruntur, quibus semper, cum I comoscitur, utendum est; atque in primis ipsarum quatuor riae sunt, idest qualitas, quantitas, relatio et modalitas, quasingulae in tres subdividuntur formas secundarias, quae pro ate sunt realitas, negatio, limitatio; pro quantitate, unitas, plu-; totalitas; pro relatione substantia, causa, actio cum eorum coris; pro modalitate, possibilitas, existentia, necessitas. Quamoaliquid cognoscere aliud tandem non est, quam id in data quaquantitate, relatione et modelitate considerare, vel classificare. ia de lecis formis nomen analyticae transcendentalis obtinuit. emum tres ultimae veniunt, formae absoluti nuncupatae, quas rationi, utpote facultati absoluti, vel ex principiis certis conseias inconcussas deducenti, indulsit, atque sunt to ego, mundus, harum doctrinam vocavit — dialecticam transcendentalem —. lisce porro categoriis universalibus intellectus cum forma temope phantasiae transcendentalis, conjunctis, schematismus con-, aut schema seu imago generalis, quae medium inter categouras, et obiecta concreta experientiae, locum tenet, indeque im, per phantasiam empyricam, magis magisque determinatur,

donec sensationis interventu, ad singularem et plenam rei sensibilis zationem, ut ait, vel individuationem non perveniat (1). Sic, prim formatur triangulum genericum (schema primitivum); postea trisgulum specificum (imago); tandem triangulum individuate ( sensibilizzatio). Atque hinc propterea experientia et mundus externus a siritu humano categorias intellectivas cum formis subjectivis aenaitis tatis copulante, procreantur. 12.º Quapropter mundus prout selis obversatur non est nisi apparens vel phaenomenicus, ut qui in sensu externos, quasi in quaedam specula, reflectens, trans organa, vehi obiecta post speculum, conspicitur, quamquam reapse illic non si stat. 13.º Quem tamen idealismum horrescere videtur Kant, subingens, nos quidem mundum, prout nobis apparet, seu in duentes phaenomenicum, cognoscere; an autem ipse existat reipsa, pecat. nobis incompertum esse, cum non liceat limites subjectivos comitienis, vel formas intellectus et sensus transilire. 14.º Tandem, si qui nobis est virtus realitatem vel noumena pertingens, haec ad rationen pertinet, non guidem theoreticam, quae phaenomenis etiam volvitur. sed ad rationem practicam, qua incluctabiliter credimus aliquid defens existere, quamquam id firmiter probare nequeamus per argument. Hoc est systematis Kantiani compendium (2).

283.° Animadversiones criticae — 1.° Quoad ea, quae ex Lockid Reid penu depromta sunt, rationibus iam adversus eos congestis es etiam hoc systema convellendum. 2.° Ut autem propius accedants, cuique notum est, Kantismum totum suppositione iudiciorum syatheticorum a priori laborare, atque eo tantummodo contendere, ut erum comperiat originem. Ast haec suppositio gratuita sane est, ime et absurda. Neque proinde quae ipse protulit in medium, iudicia syntheticis a priori cooptantur, sed analyticis. Manifestum est emin, in linea recta (subiectum) maiorem iam includi brevitatem (praedi-

ä

<sup>(</sup>f) Animadverte sensationem, quae iuxta Kant rem individuas, extra se mae limites sese minime porrigere, ac prorsus subjectivam esse, idest isoptam rei externae attingendae. Hino cohserenter Kant tuetur — neumena igwarir propter impotentiam sensationis foras exitiendi, ideoque individuatione praedictam phaenomenalem esse — Scepticismum ergo olet, quamquam ister dogmatismum et scepticismum se consistere posse stultissime rebatur.

<sup>(2)</sup> Hoc systema veriis nominibus solet nuncupari, formalismi videlicet, transcendentalismi, criticismi, et rationalismi germanici. Dicitur formalismus propter allatas formas; transcendentalismus, quia basce formas a prioci esse tuetur; criticismus, quia rationem humanam ad examen, vel ad censurar revocare praesumit, quasi ipsi, praeter lumen rationis, aliud affulgeat lumen naturale certius ac evidentius; rationalismus germanicus, quia revelationem divinam tam externam quam internam tollit, atque spem, ac fidem in sels esseca ratione esse ponendam Germanicus iste tuetur.

catum); in effectu (subjectum) causam implicari; in binis summaefactoribus (subiectum) eorum summam (praedicatum) coexistere; et ita porro de ahis indiciis, quae ipse syntheticis a priori accensuit, etque omnibus fere scientiis inserta eyulgavit. Quae cum ita facillime basis suffodiatur systematis, totum et superaedificatum aedificium suo pondere premitur et dilabitur. 3.º Nihilominus ex tot supposititiis indiciis unum erat veri nominis syntheticum a priori, atque illud, quo rei subsistentia percipitur vel affirmatur his fere verbis - aliquid existit hoc vel illo modo - . Quod utique iudicium prae caeteris notatu dignum fuisset, quippe quod primas rerum generet cognitiones. 4.º Non tamen ad sensum Kant est syntheticum dicendum, sive quod eius praedicatum unicum est, simplicissimum, objectivum, a priori, idest idea existentiae, vel entis, sive quod etiam praedicatum non identificatur subjectis vel pebus sensu perceptis, tamquam pars subjecti indivisa es integralis, sed ipsis unitur eo modo, quo idea adiungitur, vel potius refertur realibus, vel lux visibilibus, aut exemplar eius imitationibus; quia qued homo sentit vel experitur realiter in sensu, contemplatur item in idea, adeo ut sub duplici distincto et incommunicabili modo camdom rem attingat, idealiter et realiter, atque secum ipse dicat - quod mente tantum virtualiter et implicite cognoscebam que ideale, modo id sentio realiter et actu existere -. Cuius rei identitatis in utroque statu, ideali et reali, cognitionem, iam probavimus provenire ab unitate animae sensitivo-intellectivae, quae eodem tempore sentit et intelligit. 5.º Indiciis syntheticis ad unicum obiectivum, et a priori redactis, corum quoque praedicata vel formac subjectivae ad unicam formam objectivam restringi debent, cuiusmodi foret idea entis, omnium simplicissima, immutabilis, universalis, objectiva, a priori, omnibus iudiciis necessaria, ut alibi clarius etiam ostendetur. Nam intellectus unicus et simplicissimus est; ergo et unica eaque simplicissima eius sit forma opus est. « Impossibile est. inemit s. Thomas, simul multa primo et per se intelligere: una enim operatio non potest simul multis terminis terminari » (1). 6.º Id anam verum sit, levi in humanam cognitionem observatione colligitur. Enimyero ut aliquid evadat obiectum cognitionis, necessum non est ipsum sub data quantitate, qualitate relatione (2), et modalitate

<sup>(4)</sup> Contr. Gent, L. XLVIII.

<sup>(2)</sup> Aliae sunt conditiones rerum subsistentiae, aliae carum perceptionis. Res contingentes equidem, ut subsistant, debent determinatam gerere qualitatem, quantitatem, relationem, modalitatem, non tamen cogimur cas cum hisce proprietatibus semper et ubique, et necessario percipere, cum quisque possit concipere cas in genere absque ulla peculiari qualificatione. Ergo datur sognitio sine hisce formis, quas aliunde Kast vellet necessario atque essen-

concini, sed sub ratione entis, vel existentiae, quo semel ita concepto, concipiuntur simul cius proprieteles quantitatis etc. si alicus earum tamen habet. Diximus, si aliquas babet, quia menue verm est, neque a Kant ullateaus est probatum, quodlibet ens ( anod coteroquin in mentem incidere poterit) iisdem dotibus semper insimi ri, cum Deus, ens utique perfectissimum, iis non donetur. Ermer tegoriee quantitatis, qualitatis et relationis originariae non sunt, al derivatae, atque procedentes a secunda modalitatis forma, ideat si existentia. 7.º Verum existentia ciusmodi debetae concipi ut realise subsistens, an utpote tantum idealis et passibilis? Responsie illin in promptu est, dummodo attendatur mentem indigere motione ariginali entis in genere, non autem notione entis realis necessarii at contingentis; tum quia perceptio divinitatis non est elementum intrisecum cognitionis humanae, tum quia realitas contingens mil adiumi operis vel perfectionis intellectui, qui sive idealitatem rei, sive ctim realitatem cognoscat, idem semper est; ut si librum realem persiptrem, putasue ideam libri quadantenus immutari, augeri, minui? Solt itaque notio entis universalis forma est mentis originaria, ac essestialis, qua subleta nulla oritur cognitio. Porro notio eiusmedi qui tandem est, nisi possibilitas, vel ens ut possibile? Ergo in primer categoriam modalitatis, idest in possibilitatem, omnes duodecim formae Kantianae resolvuntur, tamquam in earum originem atque rati cem primitivam. Quod insuper luculentius colligitur ex universalius formarum qualitatis etc. quae nonnizi procedit ex possibilitate ipis adnexa, que fit, ut nedum qualitas etc. determinata, et peculiaris, sed indeterminata plane, et indefinite iterabilis et applicabilis concipietur.

8.º Quead autem ideas absoluti rationi concreditas utpote inguitas, animadvertimus, to ego, vel animam et mundum, immerito recari absoluta, cum talia non sint nisi relative. Unicum tantum est ens absolutum, nempe Deus. Ergo ex tribus, iam unica remanere

tialiter menti, ut formes primitivas, adscribendas, ut ipas valest cogitare: ideireo eiusmodi formas gratuito confictas fuerunt, neque ab indiciorum mara, ut ipas sibi blanditur, deductas, ltem perceptio intellectiva, de qua sprsim locuti sumus, solam rei subsistentiam considerat, sicque fieri potest sine explicita cognitione eius proprietatum, quae paullatim distincte postea inquiruntur, ut perfectior enitescat cognitio. Rursus, Kant minium-animadvartes differentiam inter ideam qualitatis, quantitatis etc., et quantitatem, qualitatem etc. in rebus existentes, constituit eas unicas euse, ec tantum mentales, subjectivas, atque tamen necessarias existentias revum, quae, ut primum is vestiuntur, tune existere et creari videntur. Quod est absurdissimum. Nam allatae proprietates plane invicem discrepant, cum in mente ideales et miversales aint, in rebus, reales et singulares.

•

k

ď

.

forma rationis. Atqui Deus nequit in praesentiarum nobis esse forma elementaris et originalis rationis, sive quod hoc in casu esset etiam materia cognitionis, sive quod forma rationis universalis sit opertet, ac omnibus cognitionis objectis applicabilis, cuius certe naturae non est idea Dei; tum demum quod Deus non cognoscatur per quamdam naturalem intuitionem, sed per-demonstrationem innixam principio causalitatis, proindeque mentem iam constitutam et ratiocinaatem supponst. Nulla ergo est rationi ex tribus memoratis ingenita forma. 9.º Ad formas sensuum, temporis nimirum, et spatii qued attiact, parum negotii nobis facessunt, cum ipsae sensibilitate tantum contineantur, neque propterea in censum rerum intelligibilium reduci possint. Quod si, non de tempore et spatio sensibili, sed de idea temporis et spatii agatur, tunc quidquid in corum notionibus formalis et intelligibilis occurrerit, totum est ex idea entis, vel possibilitate derivandum, uti ex corum indeterminatione ac universalitate constat, quae solum ex sola idea entis indeterminati oriri possunt, uti inferius videbimus.

10. Quibus igitur discussis concludendum — unicam esse menti infixam formam originariam, primitivam, immutabilem, universalem, obiectivam, nempe ideam entis universalis non animi activitate partam, sed divinitus nobis collatam primo creationis nostrae instanti —: quod est maxime notandum, ut ingens, imo infinitum discrimen inter hanc nostram ideam et Kantii formas internoscatur. Formae enim Kantianae, utpote subiectivae, fatales, nequeunt entia prout se habent ostendere, neque ad rerum veritatem perducunt, atque solis phaenomenis circumcinguntur. Hinc accidit, ut ipse in scepticismum et idealismum teterrimum inciderit, Del existentiam nullimode posse demonstrari docuerit; cui si practice tamen creditur, id instinctive et caeco fato praestamus, cum penes ipsum receptum sit, — hominem phaenomena, non noumena apprehendere, atque duplicem ordinem adeo oppositum realem et idealem in unicum et indivisibilem coire —. Quo sane nil absurdius, nihilque perniciosius (1).

284.º Triplex ergo principium et ipse infregit, 1.º ideis obiectivitatem denegando, 2.º superflua admittendo, 3.º nullius ideae genesim explicando, quippe qui imperite problema ideogonicum proposuerit, cum non — quomodo flant iudicia synthetica a priori, quae deerant —, sed, — quomodo flat iudicium primitivum de rei subsistentia — inquirendum erat.

<sup>(1)</sup> Tria sunt in Kantismo sectanda; 1.º distinctio cognitionis a priori, et a posteriori; 2.º distinctio formae cognitionis ab eius materia; 3.º essentia cognitionis in iudicio constituta, quo fit ut cognoscere id sit quod iudicare. Nil tamen eorum recte ipse prosecutus est, ac funditus perscrutatus.

F Ē

≥.

. .

:3

P

•

10

1

# ·

3 to 0 1 ::

Ł

٢

ž,

ė

ā

Animadversio generalis in reiecta systemata.

285.º Propterea praesatis systematibus irrepsit error, quod salso creditum est - obiectum cognitionis ex animi visceribus eductum iri-, cum contra altius sit repetendum, ut possit esse medium universale cognitionis, atque veritatem ostendere. Hinc monita D. Augustiai. qui omnes admonet, ne temere quis dicat, « sibi lucem et veritaten esse, aut in semetipso res cognoscere » (1). Idem repetit Botter Seraphicus, qui nos omnia docet conspicere in veritate, quae ut cardelabrum lucet mentibus humanis (2). Idem Doctor Angelicus, cui familiares sententiae sunt : « animam eodem modo se cognoscere a caetera idest in specie intelligibili: eam intelligibilem esse per participationem luminis a veritate divina fluentis; atque solius Dei esse naturam habere intelligibilem, quae nimirum sibi lux, atque intelligibilitas sit » (3). Qui ergo animae intrinsecam, atque essentialen impertiuntur intelligibilitatem, qua sibi in cognoscendo sufficiat, em deificant, quemadmodum iam alibi ostendimus contigisse formalismo transcendentali, qui tandem in anthropolatriam degeneravit. Quod. etsi saepe alibi dictum, numquam est sat perpensum, cum ibi vigean radices infectae errorum neotericorum, quae si foveantur virescent, atque alios etiam funestiores germinabunt errores.

# CAPUT QUARTUM

SYSTEMATA QUAE ETIAMSI POTENTIAE COGNOSCITIVAE
OBIECTUM DIVINUM COPULENT, RIUSDEM TAMEN OBIECTI SIVE
QUANTITATE SIVE QUALITATE EXCEDUNT

#### ARTICULUS PRIMUS

#### PLATO

286.º Plato, Athenis ortus, propter ingenii nobilitatem divinus cognomento, a quo philosophia italica suum nomen accepit, caeteris perfectius naturam perspexit idearum, quamquam vulgaribus superstitionibus imbutus, eas deificaverit. Hisce minime immorans, originem praeterea idearum inquirere sibi in animum induxit. Ad id operis animadvertit 1.º effraenem nobis insidere veri inquirendi cu-

<sup>(1)</sup> In Psalm. - Serm. VII de verb. Dom. - Lib. 83 qq. LXI.

<sup>(2)</sup> Itin. ment. in Deum etc. — S. I, LXXXVII, I.

<sup>(3)</sup> Contr. Gent. L. III. C. XIV. - S. I, LXXXVII, I.

piditatem, qua perpetim in abdita atque impervia naturae provehimur. 2.º Quo firmiter constituto, percontatur, quinam veritatis adhue ignotae inquisitio institui queat. Vel enim veritas inquisita iam ante investigationem cognoscebatur, vel non: si prius cognoscebatur, eccur igitur in eius inquisitione fatigamur: praesentia vel possessa contemplantur, non inquiruntur. Sin autem nondum noscebatur, cuius ductu in eam movemur? qua norma eam reinsa esse, discernimus? 3.º Onod at explicaret, in medium quamdam attulit cognitionem neutram, vel mixtam, adeo nimirum claram itemque obscuram, quae obscuritate ad verum inquirendum, sua vero claritate ad ipsum internoscendum nos impelleret, sic ut, qua obscura, cognitionem, qua clara. recognitionem veri pareret. Huiusce mediae cognitionis exempla sunt notiones oblitae, quae ad reminiscendum, atque ad revocata recognoscenda ut iam habita, mentem disponunt. 4.º Quapropter cum sciendi cupido sit universalis et indefinita, statuit omnes ideas animo ingenitas, ac secum e regionibus supernis, in quibus animae corpore solutae praeexistebant corporibus, delatas, quarum cum tenebricosum corpus animae ingrediuntur, fuerint ferme oblitae. 5.º Atque binc cognoscere idem audit ac meminisse. Id exemplo cuiusdam pueri confirmabat, qui licet nil unquam didicisset, ordinate tamen ac sensim interrogatus, etiam de difficillimis problematibus, protinus respondebat et quidem recte. Ergo, intulerat Plato, puer iste iampridem ideis donabatur, quibus in recte iudicando, dirigebatur, dummodo concinnis ac aptis interrogationibus excitaretur.

287.º Animadversiones criticae - 1.º Principio, duplex elementum iam alibi notatum, est iterum in Platone accurate secernendum, videlicet 1." traditionale vel fabulosum, cuiusmodi est praeexistentia animarum, ac idearum deificatio, 2.4 et rationale vel philosophicum, uti origo idearum; primum auctoritate, secundum rationibus refellendum. 2.º Quoad porro idearum ortum idem ac nos vidit, ac proposuit problema ideogonicum, hac formula expressum — quinam fieri potest ut ignota quaeramus, vel iudicium de eorum veritate aut falsitate primo promamus, absque idea praeexistente, quae nobis quaerentibus vel iudicantibus regula sit —? Hoc ut solveret tot ingenitos typos, vel ideas admisit, quot veritates speciales inquiruntur, vel quot proferuntur iudicia: atque hinc error eius maximus et radicalis. Ideae siquidem, ideoque et iudicia, quae ideis componuntur, sunt adeo indivulse arcteque connexa, ut primitivis cognitionibus vel iudiciis explicatis, sponte veluti sua et caetera inde manantia explicentur. Difficultas ergo explicandae originis omnium idearum tota versatur in adsignanda origine ideae primae; vel primo iudicio, quo res percipiuntur. Vix enim haec cognitio primitiva declaratur, illico patet origo aliarum idearum, quae non sunt nisi totidem, pene dixerim, relatio-

nes vel fragmenta, aut partes cognitionis primae ope abstractionis, analysis etc. excerptae. Explicationi autem cognitionis primitivae sat superque est idea entis, qua affirmatur - subsistere ens aliqued secsibus expertum -- . 3.º Neque aliud innuit factum pueri, nici qued. ait 8. Augustinus (1); ipse bebet naturale iudicatorium, vel potestiam indicandi, aut discernendi verum a falso in genere, cui myneti sat est regula pariter generalis, vel idea entis, qua dignoscitur il quod est, aut non est, idest verum et falsum. Id scite revera vel ipse viderat Aristoteles (2), qui adversus Platonem docuit, haud oportere puero omnes veritates esse originarias atque inpetas, quippo que ex principils evidentibus ac indemonstrabilibus deriventur, quorum primum est principium contradictionis: porro principium contradictionis, idea entis, ceu seminario scientiarum contineri ostendust prae caeteris Alexander Alensis, et s. Thomas (3). 4.º Demum Plate ad animarum praeexistentiam convolans, nondum problema ideogenicum solvebat, sed ex hac in alteram vitam transferebat, cum item redeat quaestio: -- quomodo anima in altera vita suas fuerit ideas adsecuta? - Hisce simul collectis perspicuum fit, Pletonem in tris principia etiam offendisse, proptereaque descrendum.

#### **ARTICULUS SECUNDUS**

# MALEBRANCHIUS (4)

288. Nicelaus Malebranchius, praesbyter Oratorii, probe considerans corpora intrinseca intelligibilitate carere, ac ideis ceu mediis intelligibilitbus cognitionis egere, itemque ex Patribus accipiens, ideas acterna esse exemplaria rerum, vel rationes divinas Deo congenitas, sanxit: 1.º theoriam visionis idealis, qua corpora in Deo, tamquam in medio universali cognitionis, cernerentur. 2.º Cui tamen visionis

<sup>(4)</sup> De lib. arbit — L. I. C. Vill Retract. exemplum pueri allati attingens, sit: a fieri potest, ut hoc ideo possit (interrogatis respondere) quia natura intelligibilis (intellectiva) est, propterea quia praesens est ei, quantum espere potest, lumen rationis aeternae, ubi hacc incommutabilia vera conspicit, non quia ea noverat aliquando, et oblitus est, quod Platoni vel talibus visum est ». Ibid. C. IV. — S. Thomas quemadmodum saepe de idearum deificatione, ita de animarum praeexistentia in suis operibus loquitur, atque utramque relicit.

<sup>(2)</sup> Metaph. IV.

<sup>(3)</sup> S. 1, II, XCIV, II.

<sup>(4)</sup> Ipsi fere cohaerent Marsilius Ficines, Thomassini, Vice, Gerdil, aliique neo-platenici, quos aeque ac Malebranchium confutamus.

ideali essentia vel subsistentia divina nobis subtrahitur, cuius, is qua nobis idea enitescit, hace idea ex quadam divinitatis actione in anima facta, cruitur. 3.º Qua visione ideali neque idearum, neque animae cognitionem acquiriaus. Sive enima ideae, sive anima, propria splendescunt intelligibilitate, qua directe, et immediate, ne ulle videlicet divinitatis intuitu, apprehenduntur. 4.º Altera demum ratio visionis idealis petitur ex ec quod home nequeat species vel genera entima attingere, quia confuse saltem omnia individua vel species praenoverit, quod numquam assequetur, nisi Deum conspiciens.

289. Animadversiones, criticae - 1. Ultro concedimus corpora haud intrinseca enitere intelligibilitate, ideoque ideis uniri, quibus intelligibilia fiunt, expostulare. Damus etiam similiter, ideas esse acterme exemplaria rerum, quae tamen non intuitione, sed demonstratione corum characteribus logicis suffulta, novimus Deo contineri. quia quomodo contineantur, intueamur. Sed neque hac visione necesse habemus, cum lumen, divinae utique originis, nobis participetur, huinsmodi est idea entis, in qua entia sive spiritualia, sive cora poralia, sensationum occasione, percipiuntur; quemadmodum et ipas Malebranche fassus est, qui aperte docuit - ideam entis semper nobis adesse, omnibus cognitionibus immisceri, neque procul ab intellecta posse repelli, camque esse ideam vagam, ens commune, indeterminatum et, genericum - (1). Quae omnia Deo, eiusque ideae directe repugnant, quia neque Deo, neque eius ideae inest indeterminatio, aliaeque dotes entis communissimi; generici etc. 2.º Atque etiam tantum abest, ut nobis datum sit corpora in divinitatis splendoribus intueri, ut ipse Malebranche ab bac hipermystica iactantia abhorrere videatur. Etenim eccur, nobis corpora in Deo cernentibus, visionem inse detrectat ipsius Dei, in que caeteroquin complectuntur ideae corporum, atque in ipso apprehenduntur? Eccur nobis vetat pariter ideas et animum nostrum contueri, cum in substantia divina aeque habean-

<sup>(4)</sup> Lib. III. C. VIII — . Idem tradiderunt Thomassini, Marsilius Ficinus, etsi tamen imaginationis aestu abrepti, limites logicos transilierint, atque metaphysicem ingressi, ens istud commune et ideale substantificaverint, quasi sit ipse Deus mente intuitus. Eos iamdiu explosit s. Thomas distinctione entis in petentia ab ente in actu: illud, idea entis, istud Deus ipse est. Primum percenti mentis intuitione cernitur, estque notissimum omnium: secuadum sola evincitur demonstratione, neque rebus notissimis cooptatur. S. I, II, I. — SS. Patres quanduque dixerunt — res in Deo videri, non utique tamquam in obiecto cognito, sed utpote in principio cognitionis, sicuti dicuntur res in sole videri, quatenus in eius luce conspiciuntur: participatio autem luminis divini est lumen retionis, vel idea entis, quae est forma universalis cognitionis. Ast baec alibi inferius.

tur? Aut enim omnia, aut nulla in Deo videnda sunt. Cuins incoherentiae ipsum etiam redarguit Vico, qui ait - dixisse potius opertere omnia, ne ideis, vel animabus quidem exceptis, in Deo videri-(1). 3.º Praeterea corpora in Deo equidem continentur non materialita, vel formaliter, sed exemplariter et eminenter (2). Porro cum agimus de corporum perceptionibus, loquimur de modo, quo corpora uti realia, sensibilia, atque in nobis activa in praesentiarum percipiunta; quae sane perceptio numquam sola visione ideali explicatur, eo quel corpora qua talia in Deo non sunt, neque, sine nota pantheismi, è quo Malebranche haud immerito suspicatur, admitti possunt. 4.º Iten undenam ipse accepit animas per seipsas intelligi, cum contrarium testetur experientia, atque obsistant ss. Patres (3)? 5.º Demum quemodo probat, ad specierum, generumque cognitionem, omnia individua vel species praenoscendas esse? Quaevis enim idea specifica, vel generica est, etsi pauca individua, et quaedam tantum species cognoscantur veluti possibiles. Sic idea hominis tam specifica fuit tempore Adami, quam mode, etsi tunc unum, nunc innumera extent individua humana. Eodem modo idea animalitatis generica fuit sive post unam vel alteram speciem animalium conditam, quam post onnes. Naturam ergo idearum, atque simplicissimam earum originen ignorat Malebranche, neque propterea alicuius ideae genesim clare declarat, proindeque trina constituta principia labefactat.

## ARTICULUS TERTIUS

#### SCHELLING

290.º Kant principia philosophiae transcendentalis iecerat in quibusdam animi legibus vel formis subiectivis, quae sensationibus coniusctae, subiectivam pariter generant cognitionem, idest mera phaenomena seu apparentias, non noumena vel realitates exhibentem; quia tamen ipse noumena sustulerit, sed tantum inter impervia, ac plane

<sup>(1)</sup> Dell'antic. sap. C. VI.

<sup>(2)</sup> S. Thomas S. I, III VIII.

<sup>(3)</sup> S. Thomas observat, quod si anima per seipsam directe et immediate cognosceretur, foret quoque per se notissima, neque ullus circa eius naturam falleretur, sicuti nullus unquam erravit quosd principia vel veritates indemonstrabiles ac evidentissimas, quas etiam sceptici, licet secum ipsis pugnates, confitentur. Ast quid non dictum est contra animi naturam, ac-proprietates? Vid. Lib. III contr. Gent. C. XLVI. — Aristot. Lib. III de anima. Quare Angelicus concludit a animam in sua specie intelligibili, sicuti caetera, cognosci ».

z ignota ablegavit. Fichte eius discipulus ingenio audaciori, caeptum perfecit, ac nedum noumena censuit incomperta esse; ast penitus - abstulit, docens - res eatenus existere, quatenus cognoscuntur; noumena autem cum lateant, minime subsistere - . Verum inter tantam unoumenorum cladem unico noumeno pepercit, atque id est proprium # ego, videlicet spiritus sui conscius, qui cum conscientiam sui acquirit, ego evadit, itemque ponit, seu creat eodem actu non ego vel amundum, quo undique circumscribitur. Ex hac circumscriptione Fridericus Schelling exorsus est. Si enim, inquit, ego a non ego limitatur; ergo illud est isto debilius, atque ideo non absolutum. Deinde non ego perlustrans, invenit tandem ens absolutum ceu unicum noumenon, a quo ego et non ego profigunt, quod indifferentiam puram compibus rebus conflatam, vel identitatem absolutam, radicem supremam, et vitam dynamicam rerum appellat, quae duplicem ordinem rerum et cognitionum simul emanat. Onocirca spiritus Absoluté notation de la cupidus, debet se omnibus obiectis expoliare, atque in Absolutum lugiter suspicere, ac defigi, eoque magis, quod mutabile, a finitum et contingens absque ratione immutabili, infinita, necessaria m cognosci nequeat (1).

291. Animadversiones criticae — 1. Praeter validas rationes paullo ante Malebranchio obiectas, duo sunt in schellingiano systemate absurda, quibus totum concutitur: eorum unum est natura Absoluti, alterum eius intuitio. Quead primum, ecquis rationis compos credet, Absolutum, nempe Deum, omnibus rebus cuiusque naturae indifferenter coalescere, easque extra se tamquam sui ipsius particulas paullatim effundere? Aut Absolutum ita esse constitutum, ut ante rerum emanationem, etsi omnibus constet, neque subjectum tamen, neque obiectum sit, neque reale, neque ideale, cum nullus alius supersit existendi modus? Commentitium est igitur, vereque absurdum Schellingianum Absolutum. Quoad secundum, nemo pariter, dummodo inops mentis non sit, concedit, huiusce Absoluti chimaerici, aut etiam divinitatis rite intellectae, nobis iugem ac naturalem fulgere intuitionem, tum quia Deus super ambitum rationis est, ac invisibilis, tum etiam quia bini ordines adeo disparati, supernaturalis videlicet, et naturalis hac intuitione miscerentur; quod nefas est (2). Id ipsemet

<sup>(1)</sup> lis adde quae de Schelling scripsimus in gnoseologia, ubi de elementis cognitionis disserebatur. Si quae adduc dictu remanent, in psychologia discutientur.

<sup>(2)</sup> Bouterwech probe in Schelling animadverterat, non posse absoluti intaitionem demonstrari, quin prius probetur contra Kant nobis revera adesse potentiam apprehensivam realium, quorum primum est absolutum. Id ipse praestitit, statuens in anima absolutam facultatem cognoscendi, ceu factum

Schelling suadere videtur, cum non directa mentis intuitione, sal sedula atque longa analysi in non ego, solum Deum comperierit. Bursus singularis ac reipsa ridicula est condițio animae sese in Abseltum elevantis. Ipsa enim, inculcat Schelling, ut in Absolutum cossurgat, debet se omnibus obiectis vel ideis exuere. Porro pont potius anima elevatur, cum ideis baeret, deprimitur, cum ideis relictis, secum ipsa colligitur? Ideae quippe divinae sunt naturae, im mente excellentiores, quae propterea sursum debent animam attolier. cum ab ipsa intuentur. Decidit ergo mens ideis spoliata, non elevatur (1). Insuper etsi anima vellet omnes ideas repellere, non tames unquam posset; nam ideis abiectis remaneret adhuc lumen rationis. vel idea entis, quae independenter ab hominis arbitrio, menti aftiget, quippe quae a Deo animo indita fuerit, secus in hominis arbitis esset, seipsum creare et annihilare. Denique si ideae tot sunt Abaluti emanationes, non video quomodo impediant intuitionem Absoluti 3.º Ens mutabile, contingens etc. nequit utique sine ente immutabile. necessario concipi; verum duplex est ens immutabile, etc. logicum vel ideale, et metaphysicum vel subsistens: primum est ens in gene

primum et fundamentale totius philosophiae, quae facultas non est — niei perceptio existentiae absolutae —. Hoc paeto iam correptum Schaffingium iterma ampléxus est: gratis enim et ipae cum Schelling facultatem perceptivam Abeluti asseruit, licet id inter ipaes differentiae, intersit, quod Schelling interitionem, Bouterwech vero perceptionem appellaverit, ltem aeque as Schelling tuetur obiectum istius perceptionis, esse absolutum, vel quod idem est, absolutam existentiam: unus est ergo utriusque exitus, videlicet pantheismus. Verbis pariter, non rebus differt Bardilli, qui, expulso ab anima eiusmodi Absoluto, retinuit solum cognitionem puram, idest sibi finxit cognitionem subiecto et obiecto destitutam, quam modo rerum possibilitatem nuncupat hac formula negativa exprimendam B — B; modo etiam absolutum vel Deum. Hoc est certe simillimum mihlle budhistico, vel hegeliano figmento. At id multum fuit iam solum retulisse.

et perficere. « Species intelligibilis (obiectum) priscipium formale (constitutum) est intellectualis operationis, sicuti forma cuiusilibet agentis priscipium est propriae operationis ». Contr. Gent. I, XLVI.— et C. XLVIII subbi « intellectum (res intellecta vel obiectum) est perfectio intelligentis ». Quan hace a Schellingianis placitis discrepant! Ast hic inverit insuper adnotasse philosophiae germanicae a Kant usque ad Hegel, nisum, pene dimerim, constumque inesse sese ad puram cogitationem obiectis vacuam erigendi, qui unquam ostendat — an hace cogitatio detur reapse — . Eam in absurdis hebendam fore, iam probavimus lege synthesismi intellectivi, quia licet cogitatio omnibus exuretur obiectis determinatis, ipsi remanet adhuc obiectum indeterminatum, vel idea entis, alias sensatio potius, quam cognitio esset.

re, universale, commune: secundum est Deus. Iamvero primo tantum mentem egere mutabilibus cognoscendis, iam alibi probatum fuit. ubi de natura idearum. Revera quid sit immutabile, necessarium etc. prins nescitor, quam sciatur quid sit Deus, aut idea Dei comparetur. wase magis per accumulationem immutabilium cognitionum, idest idearum, a nobis fit, et clarior redditur. Si percontant - quid sit immu. tabilitas, necessitas etc. ---, respondemus -- sunt entis alicuius (d'una coas in genera) proprietates, quibus idem semper est quod est, quip mblam faciamus mentionem de Deo -, de quo si quaeratur - quid sit -, respondemus - ipsum esse eus persectissimum, et reale, in que ens abstractum et commune, ceu eius participatio recipitur -.. Ex quibus patet, primo ens in genere, immutabile etc. concipi, deipde adepta per ratiocinium idea Dei, inveniri ens illud in Deo resolvi, atone prout in Dec est. Deum esse, quamquam cum omnibus perfectionibus divinis nobis non emicet: alies non utique ens in genere, sed inse Deus intucretur, 4.º Neque dicas, Deum esse omnium rerum principium, ideoque primo omnium cognosci. Deus etenim primus est in ordine ontologico, non vero in ordine logico. Ita in ordine entologico causa praecedit effectum, ast quoties in ordine logico effectus ante causam concipitur? ima semper, cum nonnisi per effectum liceat in notitiam cause devenire. Similiter etsi Deus sit ens primum, ens entium, concipitur tamen post notitiam principierum, ac rerum mundanarum perceptionem, quarum ipse est causa creatrix. Hac ratione conficientur demonstrationes divinae existentiae adeo. usitatae, anibus duplex requiritur elementum, formale et materiale, principia logicalia et creaturae (1). Constat ergo evidentissime, etiam Schelling nullis ex dictis principiis adhaesisse.

# **ARTICULUS QUÁRTUS**

# COUSIN

292. Victor Cousin, natione Gallus, germanicis doctrinis plurimum inhaerens, systema sibi compegit, quod quamquam ipse ecoleoticismum maluerit appellare, syncretismi, idest pugnantium congeriei, potius nomen mereretur. Nam 1.º triplicem in homine statum primitivum distinguit, physiologicum, (sensitivo), intellectualem, et reflexum, successive se proditurum. 2.º In stetu primitivo physiologico neque sensu, neque intellectu, sed pura vita physiologica vel

<sup>(!)</sup> Vid. Perrone Praelect. theolog. Tract. de loc. theolog., et de Dec. S. Thomas saepe monet « Déum non esse per se notum quoad nos » ut inferius videbimus.

materiali plantarum homo potiebatur, in qua cum per muftum tenporis exagitaretur, tandem aliquando surrexit cum universa natura colluctaturus, quam cum vicerit, ab illa se exsolvit et liberavit, me dum fecit, atque ex illa pugna sensitivitatem et intelligentiam pache se expertus est . 3.º Hic alter status vere primitivus dicitur secuivo-intellectivus, vel spontaneus, et sibi conscius. Vocatur sensitivaintellectivus, quia penes Cousin sensatio et intelligentia sunt plane snonima: spontaneus, quia tune homo propria virtute primo moretur, sentit et intelligit, quarum actionum unicum ipsi est priecinium . spontaneitas videlicet: sibi conscius, quia, ipse ait, conscius tia idem est ac intelligentia, quae necessario in seipsam redi. 4.º Intelligentiae vix ortae, trina statim ipsi exhibentur objecta tan in ordine logico, quam in ordine ontologico adeo indivisibilia, ut i cuti ontologice unum sine altero existere nequit, sic neque senin concipi. Eiusmodi obiecta sunt, ego, non-ego vel mundus, et Bens. quorum triplex animae extemplo simul enascitur perceptio (1). 5.º Her omnia ad statum spontaneitatis spectantia, per coscientiam accusdam et reflexam (status primitivus in ordine advertentiae) deuthenduntur, ex qua philosopho est discedendum, cum ad primum philosophicum atque ad basim humanae cognitionis pertingendam in mimum sibi inducit. Conscientia reflexa enim super statum primitiva regreditur, eius elementa exacte considerat, et declarat. Recte izitz hoc systema syncretismus dictum est: ex materialistis quippe via materialis, mutuatur, ex sensistis vita intellectiva, ex subjectivistis. maxime Cartesio et Ficthe, vita reflexa, et ex pantheistis germanicis absolutum.

293.° Animadversiones criticae. 1.º Status physiologicus hominis alhuc naturae cosmicae subiecti, a qua ipse nititur sese emancipari, al sensum et intelligentiam adipiscatur, commentum est putidissimum risu excipiendum si enim tunc tantummodo vita agebatur materiali de vegetativa, deerat ergo per id temporis homo, qui proinde neque tarqueri neque commoveri, neque sentire, neque intelligere poterat, sal neque agere violenter, ni vetimus dicere, illam excogitationem meterialem esse, ac mechanicam, aut chymicam, sicut illam molecularum corporum. 2.º Quinam fieri potuit ille hominis transitus em getante in sentientem ac intelligentem? Estne allquid in vegetation, quod vel seminaliter sensum et intelligentiam contineat? Eccur in tur plantae in homines numquam modo transformantur? Fictitia de plane absurda anthropogonia. Homo siquidem vix existere caepit sesum et intelligentiam (sensum fundamentalem, et intuitionem primi

<sup>(1)</sup> Consequenter docuit — creationem necessariam fuisse — . Dicunt tamb hoc absurdo commotum, paliuodiam cecinisse.

ntis) tamquam bina sibi essentialia eo ipso simul accepit, otinus usus est, etsi non adverterit.

sisum propterea est sensum intelligentiae, vel intelligentiam ise identificari; adeo enim haec tria distingunntur, ut ne uidem indoctus ea umquam permiscuerit. De qua sensus ab tia distinctione iam abunde slibi dictum est. Conscientiant iam ab intelligentia discriminari patet ex conscientiae definiins. Cousin, qui cam vocat - conversionem vitae intellesemetipsam - . Necesse est ergo ad conscientiam consequenspiritus novum eliciat actum reflexum, quo in cognitionem et directam inflectatur; eo vel maxime quod ompis actus ivus inconscius, sibique incognitus latet. Duplex itaque est aus ab altero distinctus, alioquin corum quae nobiscum sunt, semper notitia gauderemus, cum contra, teste experientia, a reconditum et impervium, quam homo sibimetipsi, cui or, ut ipse - noscat tandem seipsum - . 4. Hinc non duae atur conscientiae, spontanea una, seu directa, libera vel rera, cum unica sit, caque libera et semper reflexa, quae scienum dicitur, ex que incipit philosophus, cum ad summum m philosophiae contendit. 5.º Qua conscientia ducti minime is intelligentiam triplici simultanes et originali perceptione, sgo, et Dei constitutam, adeo ut actus fundamentalis, vel telligentiae sit trina hace perceptio; in qua omnia intueanpotius compertum est hominem qua animal sensu fundacorporeo animali, qua intellectivum intuitione luminis cuiuini essentiam entis in genere referentis institui, ac prorsus constitui, ut a sensu materiam, et a lumine intelligibili fortuetur cognitionis. 6.º Confictum ifidem est nos nequire conı adipieci, quin non-ego, a quo per conscientiam secerniaul cogitemus, vel non posse finitum sine infinito, et vicisipere. Nam, oriente conscientia, haud ab non-ego proprie mur (quo in casu certe cognitio non-ego ceu elterius diis termini requiritur) sed separamur, cui separationi sat est in scipsum colligere (1). Ad perceptionem autem simultaiti et infiniti quod attinet animadvertimus, nos interventu is et sensationis res uti entia vel existentias primo percipele ope reflexionis, elusque facultatum, et praescriim ratio-

dem modo exploditur Fichte, qui doctrinis consinianis partim praeceptio sensitiva includit equidem elementum extra-subjectivum, seu insationis; ast hace perceptio neque intellectiva est neque conscientensatio. En situd sensismi consiniani argumentum. cinii, ea uti finita cognoscere, quibuscum infinitum cou correlativa comperimus (1).

Dec ergo inscite confundit Cousin: 1.º perceptionem cum raiscinio, buic tribuens quod illius est: 2.º ordinem ontologicum cum logico, perinde quasi Deus, qui cuncta in ordine entologics antiretit, cumdem teneat tocum respectu mentis in ordine logico, quo egnitionis, quod profecto refragatur experientiae testanti prins et qui dem clarius sensibilia percipi, atque postmodum ex ipsis Deum inferri.

Hace sufficient, ut firmissime quisque sibi persuadent, quantum Cousin ab praestitutis principiis ideogenicis abscesserit; cuius systema partim qua gratuitum, partim qua commentitium, atque fere tum qua sensisticum reiecimus (3).

# ARTICULUS QUARTUS

#### GIODERTI

294. Scioli propemodum inaumeri paucis ab hine annie, et einnum pervicaciores ingenium tamquam emisenter philosophicum Vacentii Gioberti, Taurini, summis extulerant praeconlis, ac si iput pstema concinnaverit in annalibus philosophicis plane inauditum, almivabile, ac tanta veritatum subtilitate subtimitate et mobilitate subtimitate describate la participate proprietation doctrinam minime novam vel laudobilem, sed perautiquam militate describation et excense et establication et establication et excense et establication et excense et excense et excense et excense et et establication et excense et excen

<sup>, (4)</sup> Schelling, qui hanc absoluti perceptionem Cousinie auggesmit, itimi improbatur.

<sup>(2)</sup> Sensatio numquid ipsa est organica impressio? Monne elementum in tellectivum etiam comprehendit? (cinquieme leçon). Ibidem etiam docet — settire, cognoscere et iudicare idem esse —, necono iudicium sensationibus in seri tamquam earum elementum intellectuale. Hinc triplex ostenditur seseri tamquam earum elementum intellectuale. Hinc triplex ostenditur seseri tamquam earum elementum quosad statum seventume propositioni praecuntem; 2.º sensiatarum quosad statum seventumeum; 3.º payablegorum, et emtologorum quosad statum refluctivum, et titimuman, quo demin homo perficitur. Hace tam adversantia ex elus syncretismo finnat.

stematis expositione incidenter afferendos dunimus, ne calumnias in ipsum adornare videncur, quem cacteroquia propter copiem eruditionis, dicendi elegantiem, styli amoenitatem ac magnae elequentiae aplandorem roburque invictissimum summopere demiramur; cosque integer qui in ipsum histore taboscust adhortamur ut odium tam actualism, tamque cradele tandem deponant, noque ipsi solum sed sibiatotipois et quidem prime drimini vertant quod incauto quidem, and provvido calamo internocente.

205.\* 1.\* Veluti principium, qui totae nester atque iugiter incumblé, constituit identitatem absolutatm; perfectam, et inviolabilem ordine entelogici cum ordine psychologico (logico) (1), qua fit ut idea endem ordine, quo res, prodeant ac dispensatur, atque idea principa entelogicum perfecte cum primo psychologico (logico) unificatur. Imo ideae sint isablem res conceptas; aliequin binis hisca entimbus inversis vel distinatis, amplitas cognitionibus fidendum non esset, quod sene ad scepticismum impelleret. (En identitas Parmendès, Spinozze, Fichte, Scholing, Hegel, alierumque veterum, resenticiorumque panthéistarum).

m. 2. Quamobsem, Deus, qui ordine entologice emnibus praceminet, at primus emaium quoque in ordine logice nobis est mente intuendes, cam acque erdinis ontologici ac logici sit iped sons atque principium (en intuitie absoluti Schelling, idea Regel, absolutum Bontanvek, visio Maltebranche, et perceptio Dei Cousta). 3. Sed non-lam hic subsistendum. Intuitie insuper divinitatis, qualis penes sa. Patres (2), Malebranche et germanicos insinuatur, scilicet absque manifous-sdiancto, pantheismum supit (3), ut quae Deum tamquam milius commixum nobis estenderes; cui défectui optime subvénitur printuitum Dei non prout in se existentis vel omnia continentis, au quatenus res creantis, quem quidem intuitum proinde hisce saling formulis saepissime exprimit: — contemplatio entis existentis

<sup>12</sup> Forme ubique erdinem logicum ent psychologies insulse confundit:
hychologie siquidem est — scientia de snima —; legica vero — scientia artis
1010 cogitandi, vel veritatis adsequendae —. Numquid autem anima et velass idem sunt?

<sup>(2)</sup> Quoad Patres gratis asserit quidem, non autem demenstrat ipose namplem contuitum divinitatia defendisse. Verum, quomedo id adstructe pojegat, si talem contuitum utpote ordinis supernaturatis aubveraivum et hacmilpas favestem in pletenicis, slitaque visionariis, et pseudomysticis illi
maner adorti fuerust, atque pessumdoderunt?

<sup>...(3)</sup> Primum sibi de Patrum suffragio blandstur: deinde cos tamquam panpiatas cavendes impuguati lion unum admotent assechae, qui cum urgentur patristicis arcibus se ce recipiunt, ut peradora magistri pallio tegant virum sanctitate venerandorum.

creantis - vel intuitio creationis - aut synthesis primitiva mentis Des videlicet, eius actu creativo et existentiis confi (En iterum Malebranche, cuius visie idealis corporum in t conspectorum aequivalet intuitioni giobertianae actus cre actus istiusmodi, iuxta Theologos, ab ideis divinis realiter guatur ). 4.º Quae intuitus formulae nedum rationales; sed et catholicae sunt (2), cum ipsis pedum philosophiae. T eiusdem scripturae, ac religionis initia enuntientur, adeo paedia haud immerito dici possit - religio quaedam intellig trici inhaerens - ( en commenta Weishaupt, Saint-Simon qui scientias et artes ad religionem redegerunt). 5.º Ut minus intuitionis Deus ipse sit, non ideo in essentia sua tus, sed in natura, et quidem in actu creationis (effus branche essentiam a natura in divinis distinguentis, ne etiam essentia Dei diceretur intueri), tamen ut nomine m naturae apto designetur, Deum conspectum, non subsiste que absulutem, sed ideam, appellandum censet, atque tum - visionem idealem - consequenter vocat (en rursa et Hegel (3) ideas creantes tuentes). 6.º Nondum arbitre tamen, cum Deum, ideam, aut axioma primum, aut we tuitivam dici audieris, nos clare evidenterque Deum cres tueri, ast, inquit; tarb obscure et imperfecte Deum vider primigenia intuitie idealis sit prorsus vaga, confusa, ince gis cognitionis initium, quam vera determinata cognitio (4)

- (4) Saepe monet, fore a synthesi in philosophicis inchoandum non tamen a synthesi elementis pugnantibus confecta, quam ip cui aliam substituendam putamus, nempe synthesim primitivam intellectivae.
- (2) lucundum revera philosopho foret, si, unde Biblia et cat ciplunt, licuerit suam etiam philosophiam auspicari, quia a multificillibus disquisitionibus, in quibus sua philosophi torserunt ing sederet, atque intuitu divinitatis filum statim veritatum demonst riperet. Verum hoc non est nisi in votis, ac alia, nobis invitis, adhuc insunda est via.
- (3) Opinioni de ideis creantibus praelusit iam antiquitus Plat vim productivam interdum tribuit.
- (4) Exempla eiusmodi contradictionum fere ubique atque sae periodis, penes Gioberti occurrunt; quibus clarum fit, ipsum se tionis megis, quam logica cohaerentia, atque solidis ratiociniis lib philosophicis scripsisse. Haec profecto non est vera philosophandi sedulo, patienter, et quidem pedetentim fere in abditis naturae ri dere debet, nihil a priori effingens, nihil exaggerans, nihil grati sed submisse in omnibus se gerens, ut nullum factum admittat tum et probatum.

admonita, excitatur tum ad repetendam vocem divinam his indiciis in intuitu resonantem — ego existo — ego creo existentias —. reflectendum super obiectum intuitus, quae reflexio utpote obiect um intuitionis dilucidandum conversa, ontologica appellatur, Linus est — obiectum intuitus admodum implexum, vel synimitivam enucleare, secernere, et clarificare (identitas absoluta ) - . Quare, ait, creatio opus est reflexionis analyticae et ae obiectum intuitus resolventis, atque iterum componentis, = se etiam ait, - elaboratio philosophica mentis - aut - relatio — aut — idearum generalium individuatio — ( en Guil-Champeaux, Kant, Fichte etc.) 8.º Quod si mens, prosem semetipsam tantum convertitur, tunc conspicit solum ima-1 similitudinem entis, seu ens ideale et possibile, qua in reflexiva mens primum ideam sibi efformat entis univernunissimi, abstracti et possibilis, quod proinde est mentis o, vel possibile humanum distinctum a possibili divino, ≪oncreto, atque divinae essentiae infixo (1). 9.º Haec autem seipsam conversio dicitur reflexio psychologica, cuius ope manae, abstractae, genericae, et subiectivae procreantur (2). Tamen reflexio in modo cognitionis, non autem in obiecto nvicem differt. Animadversiones criticae - . Systema nuper expositum, deen oquentiae vel potius facundiae pompis ad fucum magis fainsertis, tribus praecipue regitur gratuitis principiis, quibus concussis, totum suffoditur et corruit. 1.º Innititur identitati enim ne scientiae certitudo periclitetur, si vel minima distindiversitas înter ordines praesatos interponeretur. Ast nul-7. 8. effectus, qui revera in ordine ontologico est causa poste-, ante causam tamen in ordine logico concipiatur, fletne propten ordine logico concipiatur, fietne proptebereature in creatorem, et filius convertatur in patrem? Nonne adhuc aiquod tamquam effectus concipitur, consequenter idea causae, imo

(1) Ergo iuxta Gioberti idea existentiae, uti docent sensistae, ex rebus ensibilibus, per abstractionem cuditur. Quorsum ergo visio idealis? (2) Res mira! ad ravim usque nedum objectivitatem, sed et idearum di-Finam resilitatem inculcat, et tamen ideas nunc subjectivas nuncupat!

Anul aquiritur; correlativa etenim neque existere, neque percipi seor-

- sim possunt (4). Accedit error pantheismi ex haec duorum ordinum tam invicem discrepantium identitate, uti contra Schelling, et Consin innuimus; quod, etiam eseteris missis, iam sufficeret suppositiae identitati ceu absurdae refellendae, quemadmodum sensus emmunis aeque ec experientia semper ut absurdam reprehenderunt, utipse animadvertit Mamiani.
- 2.º Hinc, (en secundum principium), cum in ordine entelegio cuncta a Deo creatore oriantur, sic et in ordine, logico ement cognitiones ab intuitione creatoris procedunt; quam illatione ultro consentiremus, posita principii veritate, ideat admissa identitate duorum ordinum. Atqui identitas ciusmodi nulta ratione oblimata fuit, imo reiecta; ergo neque illatie aliquid negotii mobis facessit. Praeterea quibusmam rationibus ipse statuit nos naturalem perpetim gerere divinitatis creantis intuitum —? Non certe testimonio cossicientiae haud sane id nobis referentis; non philosophorum, aut futum auctoritate, quos inscite interpretatur, ac possimo saepe tum-rat, non demum necessitate rationis humanae, cui rebus percipionis sufficit idea entis in genere. Numquid, quaeso, ut arborem percipioni, necesse habeo intuitione Dei ceu elemento formali istius perceptissis, ut adblaterat Gioberti, qui docet extra intuitum creationis nil asplius percipi ? Haud profecto (2). Neque est quod dicas arbi-
- (4) Ad rem s. Thomas a non est necesse quod emne quod est principion cognoscendi (ordo logicus) sit principium essendi (ordo outologicus) ut l'est existimavit (et post ipsum Gioberti), cum quandoque cognoscenus causa per effectum, et subsistentiam per accidentia » S. I. LXXXV, III. Immeribergo binos ordines ipse permiscet, atque eos arguit psychologicus, ut ipsi ait, qui philosophiam incipiunt ab idea entis comunissimi. Psychologicus quidem adfuisset, si ipsi ens ideale et comunissimum etiam protulissent un mentis abstractionem et modificationem —; at illi contra, ens universite acternum immutabile mentis objectum dixerunt, et probaverunt —; duplet imul discernentes principium ontologicum, unum determinatum et concretum cuiusmodi esset, ens absolutum reale et subsistens, quod nobis in casti reservatur; siterum indeterminatum, ut est ens ideale a quo nobis, it limus notimus, ia cognoscendo et philosophando discedendum est, quis is sumus natura comparati.
- (2) Quenvis lacessimus ut, post accuratam analysim perceptionis intellectivae qua sensibilium existentiam cognoscimus, nobis hoo divinitatis elementum formale ex ipsa erutum, ostendat. Si quid enim in ipsa divini spledescit, id est idea entis tantum, quae, quomodo nos in Deum perducat alia ex-professo demonstrabitur. Formale, diximus, quia ex rebus arguitur quence creator, quatenus res sensibiles, ad mensuram ideae entis exactee. Pro mo uti entia percipiuntur, deinceps vero et sero nimis, (nisi aliunda auctorius nos doceret) ope reflexionis, advertimus eas totam ideam entis non exacurir ideiroo non esse ens (l'ente che si pensa nell'idea d'esistenza), sed de est

rem sine actu creativo minime extitisse; ergo neque sine illo percipi —. Verum antecedens, et tamen falsum consequens, quia enthimema ab ordine ontelogico in logicum digreditur, atque sophisma evadit. Item, cum primo arborem percipio, nondum in hac perceptione cognosco unde venerit, sed tantum quid sit. Unde enim prevenerit sciam postmodum ope reflexionis arborem cum idea entis comparantis, qua contingentem eius naturam percipiam, atque exinde creatum. Verum, neque Denm, fortasse subiungeris, poteris hinc inferre, quia fertior praemissis esset conclusio; haudquaquam: etemm demonstratio existentiae creatoris ducitur a principio causalitatis abstracto, evidentissimo, aeterno, universali, et necessario, quod latius, quam conclusio, patet.

Insuper practer allata, intrinseca adest etiam ratio impossibilitatis actum creativum intuendi. Siquidem actus creativus in Deo divinae identificatur essentiae,  $\alpha$  creatio active significata, inquit s. Thomas, significat actionem divinam, quae est eius essentia cum relatione ad creaturam » (1). Ergo quoties actus creationis cernitur, simul Dei essentia foret intuenda, cuius visionem certe nullibi Globerti admittit, quippe qui tueatur — una cum actu creativo et divinam quidem substantiam, non tamen essentiam conspici — (2). Ex quibus

participare, (enti imperfetti); uti cum ideae pulchritudinis freti, dicimus v. g picturam Raphaelis pulchram quidem esse (participare della bellezza) non autom ipsam totamque esse pulchritudinem (essere la bellezza stessa). Quod cum detectum fuerit, arguimus — aliquod esse ens perfectum quod ideam cuntis complet adaequate —, si enim ens eiusmodi est pensabile, ergo et reale, quia pensabilitas est actus primus entis in realitate, ceu in actu secundo complendi, vel completi.

- (4) S. I. XIV, Ill ad I Deinde Ipse Gioberti eum cogitur aliquod argumentum adducere pro tuenda formula creationis, putasne eum aliquid novi moliri et excogitare? Nequaquam, sed veterum vestigiis insistens ex creaturis ratione proprise existentiae destitutis deducit creatorem. Fortasse ipse deceptus est, loco actus creativi terminum externum eiusdem, idest mundum accipiendo, quem, cum iam pridem sive ratiocinio, sive traditione, sive fide edoctus sciverit esse creatum, atque veluti habitualiter prae oculis haberet hanc veritatem de mundi creatione, ratus est ipsam usse veritatem intuitivam, primigeniam, evidentissimam, non misus quam principia logicalia in dubium vocandam. Id same non docuisset, ei attente perpendiaset cognitionem creationis—esse veritatem ultimam completivam scientiarum, non vero primam, initialem, quae origo sit philosophiae—.
- (2) Ast quomodo, per lunonem haec tam absurda abstractio, essentiae nempe Dei, ab eiua natura fieri potest? Fit quidem a nobis, vel, putamus saltem fieri, quia identitatem utriusque nunc non cernimus, atque nostro concipiendi mode loquimur etiam de Deo; secus autem contingeret iis quibus Deum videre datum foret.

verbis colligitur ipsum ex una parte visionem essentia divinae spiritui auferre, ex altera autem iterum in errorem impingere, essentiam Dei ab eius subsistentia dividendo, cum vel infimis theologie tyruncuis constet, essentiam et subsistentiam in divinis idem plane esse, ideoque unam, non sine altera intueri nullatenus posse. Demum mani revera actum creativum latere etiam eruitur ex ipsis ambiguitatibus et haesitationibus, quibus haeret Gioberti, cui formula idealls mede est — primum axioma — veritas evidentissima —, modo — mysterium obscurissimum —, cuius ne cognitio quidem, sed umbra et ruituretur terminum extrinsecum creationis, vel mundum nos tantum costemplari, atque ex visibilibus invisibilem arguere conditorem, ut docent Scripturae Sacrae, ac ratio confirmat.

3.º Tandem (en tertium principium) tuetur realitatem antevertere possibilitatem quae in illa insidet, atque ex ea educitur. Verum ant ipse de realitate divina, aut de creata loquitur si de prima certan est, nullam ipsi praecuntem esse possibilitatem, nisi saltem mentalem, cum Deus semper ab aeterno realiter extiterit. Quapropter isquiri nequit an realitas Dei praecesserit, aut fuerit eius possibilitatem subsecuta. Sin vero de creata et contingenti realitate sermo est, dicendum, ante entium realitatem solum initio temporis caeptam, eorum praeextitisse possibilitatem, alioquin numquam tempore coadi potuissent, cum luce clarius sit id creari posse, quod ab acterno in sua semper fulsit possibilitate. Realitas itaque creata in ordine ontelogico consequitur possibilitatem, atque ab ipsa possibilitate. que utique aeterna est, Deoque infixa, distinguitur. Ast posterior quoque nobis est in ordine logico, vel cognitionis humanae, quae nisi prius concipiat aliquid posse existere, numquam quae actu subsistunt perciperet; vel nisi possibilitatem rerum prius intueatur, nullimode peterit earum realitatem deinceps percipere. Ergo etiam logica possibilitas rerum praecurrit realitati, eaque utimur ad sensibilia percipienda. Quocirca falsum est possibilitatem logicam e realibus educi, quibas caeteroquin cognoscendis praevia est conditio. Dices fortasse - possibilitatem ah intuitione realitatis divinae abstrahi -, minime; nam qui directo mentis obtutu Deum conspiceret, ut beati, non posset amplius se ita ab eius intuitione subtrahere, ut realitate dimissa, solum eius retineat possibilitatem, quia in Deo possibilitas rerum aliud non est quam actus creativus, qui, ut vidimus, ab essentia divina, reslissima et aeterna nequit ullo mentis nisu abscindi (1). En ergo tria adeo solemnia principia ut absurda, gratuita, ac ruinosa demolita.

> possibile et ideale ipsa progigneretur tantum mentis redexione M recte consequeretur, nempe, quod ordo rationalis in idea

297.º Caetera quae ex systemate giobertiano supersunt tot sunt consequentiae erroneae principiorum, quae vix auditae, aspernuntur. Hinc 1.º ubi creationem vocat - synthesim vel, opus reflexionis, vel, revelationem rerum, vel, exioma -, de pantheismo merito suspicatur, quia hae voces emanationem realium vel phaenomenalium videntur exprimere. 2.º Similiter ubi Deum creantem saepe ideam appellat. communi sensu refutatur; Deus quippe tam quoad se, quam quoad nos realissimus est; idea autem prout nobis innotescit, realitate omnino destituitur, atque solam rei possibilitatem ostendit. 3.º Itidem dicendum de duplici reflexione, scilicet ontologica, quae in obiectum intuitus, vel Deum creantem tantum inflectitur, et psychologica, quae in mentis intuitionem exclusive torquetur. Utraque enim reflexio, ipsa systematis natura, respuitur. Enimyero si omnia in actu creativo contemplantur, etiam in codem actu animus intuens conspiciendus est; ergo reflexio ontologica in obiectum intuitus, seu in Deum creantem inflexa debet simul animi intuitionem deprehendere; idcirco verum haudamplius est reflexionem ontologicam in Deum directam. spiritum intuentem non attingere. Itidem reflexio psychologica spiritum intuentem unice considerat; atqui spiritus, sicut caetera, non apprenditur, nisi in actu creationis; ergo reflexio psychologica praeter spiritum etiam Deum creantem complectitur, ideoque binae reflexiones apprime propter terminorum identitatem unificantur. Tutius est igitur ut, duplici hac reflexione depulsa, unica ponatur reflexio. quae modo super obiecta, modo super mentem ipsam redit. atque nedum formulam idealem intuitionis, ut ipse ait, illustrat, verum etjam novas producit cognitiones (1). 4.º Immerito statuit, quod ver-

entis vel in ente ideali, velint nolint adversarii, constitutus, non fuerit a Deo creatus, non nobis impositus, non propriis firmisque, ac ontologicis legibus munitus, sed opus humanum, vi animae fabricatum legibus plane subjectivis et arbitrariis fultum ideoque, ab homine uti creari, item destrui possit. Ineptiora adduc hisce habentur? et tamen inter plausus fuere iam excepta?! Vid. op. praestantissimum — Vincenzo Gioberti ed il Panteismo — ed. Luc. ia quo solum completa, radicalis et vere philosophica legitur Giobertienismi confutstio, quae in aliorum acriptis, ob veri systematis philosophici defectum, perperam desideratur.

(1) Pantacismo valde affinem esse ex eo etiam ostenditur, quod ipse dixerit, binas praedictas reflexiones potius ratione cognitionis, quam ratione objecti cogniti invicem discriminari. Haec propositio praeterquamquod evertit hoc ipso, quod de reflexionum distinctione praecipue objectorum diversitate innixa, dixit, redolet et indubitanter pantheismum, quippe quae spiritum (objectum reflexionis psychologicae) cum Deo (objecto reflexionis ontologicae), identificet, dicens ipse, unicum esse ambabus objectum, atque earum discrimen iu modo tantum cognitionis existere.

ń

Ė

۲,

÷.

¥.

Ħ.

Ĺ

bum (la parola) utpote res sensibilis formulam vel obiectum intuitus magis, magisque declarat: siquidem verbum, utpote quideim creatum cadem formula creationis pariter continetara dialicio ergo ipe volvitur. Deinde posito quod omnie naliibi intelligantur, misi in Deet per Deum creatorem, nil igitur extra Deum haberi poterit intelligibilis, anod intuitionem insius entis creatoris clarificet, et emics: secus daretur aliquid magis notum et perspicurem minime in Bu comprehensum, qued revera theorise visionis ideatis adversatus. In flexio enim esset ipse intuita clarior, utpote quae foret illuminari intuitus, iste autem illuminatus, quod profecto theoricae intuitus repr gnat. Deinde reflexio nequit, uti par ipsi est, ad cognitiones pr strandas simulque conferendas se extendere nisi prae oculis que mensuram communem, et universalissimam habeat eni cognitise examinandae conferantur. Huiusmodi autem measura communis a tique semper praesens tam praeteritis quam praesentibus et futui cognitionibus applicabilis ideoque simplicissima et actorna quaenan 📂 dem crit nisi idea entis? Tantum ergo abest ut reflexio ideam enti universalis efformet, ut potius ab ipsa, idea entis dependent tan s existendo quam in operando. 5.º Neque dici potest qued Deus si objectum universale scientiarum, aut forma mentis; nam scientia propria sua habere obiecta distincta et alterius plane naturge, que absque ulla divinitatis intuitione agnosci et percipi possunt, certus est. Numquid logicus, psychologus, physicus, mathematicus cui scientias suas elucubrantur Dei indigent notione tamquam prim scientiarum principio formali? Nonne apud ethnicos plarimi de di nitatis notione ignari, optime tamen in disciplinis philosophicis esch luerunt? Solius propterea pantheistae est, ideam Dei adeo extendere ut omnia complectatur, quia ipsi, Dei et rerum unica est natur-Quare s. Thomas, ne Deus vocetur forma mentis, expresse me Deum modo intueri, « eo qued Deus non veniat in compositions ullius entis ». Atque ideo pariter docet, Deum haud vocari parite larem vel universalem posse, ut vellet ipse Gioberti. « In divisi inquit Angelicus non potest esse universale vel particulare » (1). 6.º Denique iudicium divinum - ego creo - ore ideae prolatum, atque mentis intuitione auditum : duplex possibile, divinum et hum num, ideae subjectivae et contingentes, atque etiam id ganus plutquae passim in eius operibus recurrunt, tot sunt vel gratuitae se tentiae, vel absurda evidentissima risu excipleada (2).

١

<sup>(1)</sup> In L. Sent. dist. XIX, IV, III.

<sup>(2) «</sup> Quamdiu a domino peregrimmur, s. Paulus docet, nea Deum vider in specie et in aenigmate ». Species autem quid est aliud latinis, et grassi quam idea, uti ex Cicerone, et ex s. Augustino atque Angelice constat? Por

# Animadversio generalis in systemata exposita.

288. Melius caeteris animae insufficientiam ideis pariendis certe exespeziorunt nuper refutati philosophi, qui non utique inter spiritus stebras, aut leges subiectivas principium inquisiverunt idearum, sed latina consurgentes ad obiectum aeteraum perrexerunt, a quo lucem semitus divinam mentibus humanis rutilare conspeziorunt, cuius fultures in tot ideas convertuntur. Id autem, quod peses ipsos arguenlum venit, ad huiusce obiecti naturam spectat, quod, nimio imagimationis aestu elati, beum ipsum intuitui mentali splendescentem esse simpomparaunt, cum contra non sit sliud, quam, tenuissima eius insuffigibilitatis scintilla, essentiam entis in genere dumtaxat praesefentatis. Quapropter, ut paucis concludamus, decepti sunt eo quod, anturae entis idealis et indeterminati sat non studuerunt, neque proside problema ideogonicum solvere potuerunt.

# CAPUT QUINTUM

:- SANCTI PATRES PROBLEMA IDEOGONICUM IAM PRIDEM RECTE HOVERUNT, AC INCONCUSSIS RATIONIS, PIDEIQUE DOCUMENTIS PRINTUS RESOLVERUNT,

299. Saspe sane numero as. Patres, vel circa animi naturam vel sirua Verbi divinitatem philosophos, praesertim platonicos, increpanses, spartam hane de idearum origine ingressi sunt. Primi ferme Eccileniae Patres adversus platonicos alexandrinos, deinceps s. Augustimas centra academises, platonicos at arianos, s. Anselmus in nominadistas et realistas strictiores, s. Thomas et s. Bonaventura contra altimos platonicos ac sensistas hac de re acriter, strenueque sua actate pugnarunt. Quibus omnibus una eatlemque semper infuit sententia, nimirum — ideas divina pollentes natura, haud aliumde promanare, quam a verbo divino, — quod est law vera illuminana omnes homatos in hune mundum vententes —, quin de buiusce idearum partecipationis modo data opera numquam fere disputaverint. Non enim quaestio movebatur de modo divinae originis idearum, sed tantum de earum origine et natura generatim, quae tamen șat îpsis

ro, si Deus directe in propria substantia corneretur, non équidem idea vel species divinitatis haberetur, sed perceptio intellectiva, qua realia cognoscuntur, eaque in caelis utuatur beati, qui gioriam Dei immédiate speculantur. Insuper species isthace in qua Deum cognoscimus, aliud non putamus esse, quam ideam entis, quae, ut diximus, est species specierum.

erant, ut inde evincerent divinitatem Verbi, cuius lumine intelligentes efficimur et ratiocinantes. Quo lumine et ipsi haeretici uti debebant. quamquam in suam perniciem, atque in offensam Verbi, cuius lucem adhibebant, ut eum inficiarentur, vel contemperent. Sero postmodum, aetate nempe Scholasticorum, quaestio ideogonica fuit ideatidem saepta, cum de concilianda philosophia cum theologia tune tenporis maxime ageretur, eiusque vestigia penes ss. Thomam et Bomventuram potissimum occurrunt. Eos ergo nos debemus adire, et praecipue s. Thomam, qui tam ingenii subtilitate, quam rationum pondere ac analysis vi caeteris fortasse accuratius, et etiam fuit id expressit ac solvit cohaerenter ad effata catholica, in hanc rem im ab antiquis Patribus tradita, ac rei ideogonicae, prout illis debeter, applicita. Quocirca non tam sententiae privatae, quam oracula totles traditionis ecclesiasticae accipienda sunt si quae recta, si quae rationabilia, si quae probatissima apud Doctorem Angelicum reperiuntar. Ast priusquam id suscipiatur discutiendum, praestat praemonere, Angelicum posse ab Augustino in eo discrepantem inveniri, quod Asgelicus quandoque lumen mentis - creatum, aut veritatem creatamnuncupat, - increatum - autem Augustinus. Verum, praeterquamquod Angelicus saepissime lumen mentis increatum quoque appellat, uti videbimus, consuescit pariter creatum dicere, non quasi sit cretum in se, sed quatenus, licet increatum, creatis panditur intellectis quibus semel infusum, videtur pene ipsis accommodari ac determinari; alioquin dicendum foret, stultissime Angelicum sibi ipsi contradixisse, unum idemque lumen, modo creatum, modo increatum dictitans, perinde ac si non novisset, creatum ab increate infinit distare, quod certe de tam grandi semper sibique consono Aquipats ingenio dici nefas est. Increatum igitur ac divinum est lumen mestis, creati contra, vel concreati limites subjectivi, quibus mentibus humanis rutilat (1). Qua peracta conciliatione, iam nobis licet fideter ac tutissime doctrinas Angelici in medium proferre (2).

<sup>(4)</sup> Vid. s. Aug. De v. relig. cap. XXXIV — XXXVI — S. Thom. S. 1, XVI—de ver. XI, 1. — S. 1, LXXXIV, V, atque alibi, ubi docet — lumen mentis settenum et increatum esse — atque S. 1, XVI, VIII, VIII., ubi disces, quo sente creatum dixerit.

<sup>(2)</sup> Curandum est ne in interpretatione Angelici quibusdam mos geratur, qui, nescio an ignorantia ducti, an livore in eos qui omnium primi aevo no stro philosophiam Doctoris Angelici erigere tentarunt, videntur omnes ingeni vires intendere ad quaeque ex Angelico absurda eruenda philosophorum etiam ineptissimis indígua, quae proinde s. Doctor numquam subintellexit, neque docuit. Ad nostram expositionem quoad spectat, sagacibus et sinceris Doctoris discipulis eam exhibemus, ut nostris et alienis auditis, iudicium liberrims ferant.

### **ARTICULUS UNICUS**

## IDEOGONIA S. THOMAE 'AQUINATIS

300.º Peracutus Doctor duas oppositas semper sibi proposult setas refellendas, platonicorum videlicet, et sensistarum. Priores relarguit, eo quod visionem propugnaverint divinitatis, quibus, duplici antum praemissa Dei visione, nempe per essentiam, et per creatuarum contemplationem, respondit multis rationibus et absurdis inde ecuturis, primum divinitatis videndae modum nobis in caelis ultimo eservari, ac propterea alterum solum in praesentiarum nobis elardri, cui cognitioni, lumen rationis contemplationi universi applicium, sufficit i Posteriores autem, idest sensistas contrariis perstringit irgumentis, statuens, sensationes cognitionibus gignendis ineptas esse. isque fore insuper lumen divinum intellectus adnectendum, auo. ceu medio cognitionis, sensibilia intellective percipiantur. Quamobrem pse mediam inter visionarios platonicos, et obcaecatos sensistas viam ngreditur, ex intellectu, elementum intelligibile vel ideale, et ex senibus, elementum sensibile pro cognitionis formatione, depromens. Verum iam ipsum adeamus.

# §. 1. — Iuxta s. Thomam potentia intellectiva lumine divino orbata sibi non sufficit ideis pariendis, intuendisque

301. Quotiescumque s. Doctor loquitur de potentia intellectiva, quoddam lumen ei infixum semper memorat, quo ipsa, veluti medio cognitionis utatur, atque semetipsam perficiat. « Lumen intellectuale maliquo existens per medum formae permanentis et perfectae, perficit intellectum principalifer ad cognoscendum principium illorum, quae per illud lumen manifestantur » (1). Habes hic notitiam principiorum derivatam a lumine intellectus, ceu forma intellectui haerente. Item: « in omnibus substantis intellectivis invenitur virtus intellectiva per influentiam divini luminis » (2). Non itaque ab animae visceribus ac medullis, ut sic dicam, sed ab extrinseco influxu luminis divini originem cognitionis humanae Angelicus expresse deducit. Alibi item probat: « illud quod habet in nobis esse intelligibile non pertinere ad naturam nostram » (3). Pertineret autem indubitanter, si ens intelligibile (idea entis) esset naturalis activitatis

<sup>(1)</sup> S. II, H, CLXXXI. II.

<sup>(2)</sup> S. I, LXXXIX, I.

<sup>(3)</sup> S. I, XXXIV, II.

cogitantis effectus. Pluries rursus sparsim docet: « nos res intelligere in luce divina, in veritate incommutabili et aeterna, in rationibus aeternis (1), in specie intelligibili (idea), quacum mens strictissime unitur (2), veluti principio quo, aut medio cognitionis, aut forma faciente intellectum in actu, idest intelligentem ».

Demum attente art. IV, q. LXXXV S. 1, legatur; ibi enim dem contendit « intellectum agentem esse aliquid animae, statim simul sò intellectu lumen eius distinguit, solvens sibi difficultatem obioctam, quod videlicet intellectu agente animae semel identificato, fortam oporteat, ipsi animae etiam identificare » lumen intellectus, cuius et illuminare ad intelligendum, quodque caeteroquin notum est altim esse anima secundum illud — erat lux quae illuminat etc. cui sic respondit: « dicendum quod illa lux vera illuminat sicut causa universalis, qua anima humana participat quamdam particularem vietum » vel, ut paullo ante dixerat « participat lumen intellectuale secundum illud Psalmi — signatum est etc. » Duo ergo ibi probe distinguatur, lumen et intellectus, qui est facultas receptiva luminis praedicti.

# §. 2. — Quid sit apud s. Thomam lumen intellectus agentis

302.° Naturam luminis intellectualis ab intellectua iam dictis clare distincti, ulterius Angelicus vestigans, sic se habet: « dicendum quoi in luce primae veritatis omnia intelligimus et iudicamus, in quantum ipsum lumen intellectus nostri nihil aliud est, quam quaedam impressio veritatis primae » (3). Ast quid iuxta s. Thomam, nomine huiusce veritatis primae intelligendum venit? Veritas prima, respodet « illud est per se et omnino notum, imo notissimum, circi

<sup>(4)</sup> S. 1, XII, XI. et alibi saepe de veritate X, de mente art. XI. — S.I. LXXXIV, V; ubi explanat visionem D. Aug. in ideis, vel rationibus aeteras, et quo sensu sit accipienda.

<sup>(2)</sup> C. Gent. LIX — S. 1, XV, II — ubi de influentia speciei intelligidis super intellectum. S. 1, LXXXVIII, III, I, ubi de lumine rationis utgets principium qua, et inde occasionem artipit rursus refellendi visionem Dei, qui, si intueretur, esset potius principium quad, idest objectum determinatum cognitum. Interdum etiam lumen rationis vocat principium quad, set is quantum est objectum indeterminatum. His accedunt lots iam alibi memorata, ubi probat a neque angelorum neque mentium humanarum, sed Dei solius esse per semetipsum, nullo adhibito extrinseco lumine, intelligere, quia eius essentia sibi lux est, veritas ae rerum exemplar ». Aliud videant si possust, qui pautheismo gloriantur, et qui etiam inter sensistas et subjectivistas egelicum impudenter et calumniose recensent eius doctrinas crudeliter dilarrantes.

<sup>(3)</sup> S. I, LXXXVIII, III, ad I.

quod numquam mens errat (1), seu ens in commune quod incognitum esse non potest (2), quia obiectum mentis est ens vel verum commune (3). Enimyero, illud quod primo intellectus concipit quasi motissimum, et in quo omnes conceptiones resolvit (vide iam ex uno lumine omnium idearum originem) est ens » (4) -: eoque magis. quod iuxta Scholasticos - ens et verum convertuntur' - (5). At veritas, vel ens in genere estne Deus ipse intellectui agenti inhaerens sinster formae vel obiecti primigenii? minime: prosequitur enim Angelicus: « ipsum lumen intellectus postri non se habet ad intellectum s nostrum sicut quod intelligitur (objectum determinatum), sed quo sintelligitur (medium universale cognitionis) »: quia alibi subdit: • « illa lux vera illuminat sicut causa universalis (6); ideoque multo s minus Deus est id quod primo a nostro intellectu cognoscitur » (7). Lumen ergo intellectus agentis non est Deus, qui revera ens universale, vel commune vocari nequit; uti ex professo docet Angelicus duplicem discernens veritatem, alteram communem, universalem, abstractam, alteram personalem, realem; ex quibus prior idea entis. posterior Deus est. Item: « cognoscere Deum in aliquo communi (in idea entis universalis) non est simpliciter Deum cognoscere, sienti cognoscere venientem non est cognoscere Petrum, quamvis sit Petrus veniens » (8). Neque regeras — lumen intellectus subjectivum esse -; nam expresse Doctor profitetur « id nobis esse a Deo immediate impressum » (9). Ex quibus itaque evidenter infertur, lumen intellectus tametsi divinae originis, atque ab intellectu humano

\_: (4) S. 1. XVII. III ad 2.

<sup>(2)</sup> De verit. XXII, ad X.

<sup>(3)</sup> S. I., LV, I.

<sup>- (4)</sup> De verit. I. I.

<sup>(5)</sup> Ibid. cui consonat s. Bonaventura: « nisi cognoscatur quid est ens per se, non potest plene sciri definitio alicuius specialis substantiae; esse est id, quod primo cadit in intellectum ». Itin. etc.

<sup>(6)</sup> S. I., LXXIX, IV ad I. — Hinc etiam expresse dicit: a objectum intellectus est ens universale > S. I., CV, IV.

<sup>(8)</sup> S. I. II, I.— S. I. LXXIX, VII a intellectus respicit suum obiectum secundum communem rationem entis » et: a intellectus hebet operationem circa ens in universali ». S. I. LXXIX, II, quo sene modo Deus neque est, neque Proprie intueri potest. Pseudomysticis et neeplatonicis plura sunt hic verbera, quam verba.

<sup>(9)</sup> De creat. spirit. art. X.— de verit. XI, 1.— S. I, XVI, V ad 3. ait a omnis apprehensio intellectus a Deo est >. S. I, LXXXIX, IV declarat divinam praedicti luminis participationem secundum fidel decumenta. Idem de verit. X, VI— S. I, LXXXIV, IV ad 1.

diversum, nondum Deum esse, cum non omnia referat quae Dei sunt, non sapientiam, non bonitatem, non omnipotentiam, non institiam, non eius integram naturam unam et trinam, aliaque infinit. sed de inso solum participat quod idealem immutabilitatem, intelligibilitatem, aeternitatem, necessitatem etc. quibus logicis characteribus nedum lumen istud, verum quoque omnes ideas luminis praefai influxu enitescere cernimus. Ecquis ergo immutabilitatem, necessita tem, acternitatem principiorum rationalium considerans, putat has Deum esse, aut Dei attributa quaedam mentis intuitu inspecta? L Deo utique sunt, et divina, non tamen Deus ipse conspectus. Il eruitur etiam ex Sacra Seriptura, ubi dicitur equidem - Deam est veritatem - nullibi tamen e converso - veritatem esse Deum quia non tota divinitas veritatis notione continetur, et expromitar, quia nunc veritas mentibus humanis manifestatur alio prorsus mode. ac in Deo invenitur, atque Deus est. Nam veritas nobis idealis et abstracta videtur, in Dec autem realissima est, atque completa. Can itaque repugnet lumen intellectus agentis ens reale et completan. nempe Deum esse et appellari, satius est cum D. Thoma concludere - nil aliud esse, quam ens commune, universale, indetermintum, obiectivum et aeternum - (1).

١

神 神 年 年 年 年

11

4,5

1,8

۱×

**b**,

•

3 14

11

-

; (

# §. 5. - Expositio originis idearum ad mentem s. Thomas.

303.º Principio nobis est probe considerandum, Doctorem Anglicum neque in sensistarum, neque in platonicorum ideogonias cosensisse, quod perspicuum fit ex theoria de intellectu agente, ideo invecta, ut utrasque exploderet. Porro in theoria thomistica de intellectu agente septem sunt sedulo seccraenda, 1.º intellectus agente. 2.º lumen eius, 3.º phantasma sensus, 4.º conversio intellectus lamine perfusi super phantasmata, 5.º illuminatio phantasmatum; 6.º secies intelligibilis, 7.º intellectus possibilis, vel patiens, quo species intelligibiles recipiuntur (2). Intellectus agens est rationis facultas, quae lumen sibi infixum rebus cognoscendis adhibet. Lumen intellectus agentis appellatur causa prima, vel agens primum et principale

<sup>(4)</sup> Attente opera D. Thomas perlegentibus duo invicem distincts fere un que notatu dignissima obveniunt, 4.º intellectum agentem conjunctum in mini naturae et originis divinae; 2.º atque hoc lumen nondum Deum esse. alias ipsius Dei ism nunc intueretur esseutia, quod dictu Impium est.

<sup>(2)</sup> In quorum intelligentiam digni sunt qui attente legantur art. III, II q. LXXXI S. I. necnon art. III, IV q. LXXXIV, et art. I, II, q. LXXXV eiusdem partis summae, ubi iterum atque iterum, semperque iisdem fere verbis se consueta claritate modum agendi intellectus agentis exponit; nos enim basi decet hic integra loca referre, ne nimii videomur.

tionis; phantasmata contra agens instrumentale et secunda-(1), aut cuam materia causae intellectivae (2). Quae bina elei vi intellectus agentis, quam alibi etiam vocat « virtutem quammimae nostrae (3), ad phantasma sese convertentia », simul tur: hac unione fit, ut phantasmata lumini intellectus sic cta, illuminentur ac intelligibilia reddantur, idest in lumine inus agentis conspicientur. Atque inde, dimissis conditionibus inralibus, seu realitate rerum perceptarum, exurgit species intelis immaterialis, vel universalis, vel conceptus rei tamquam posi intellectui possibili praesentis. Hic intellectualis conversionis alijs verbis sic exprimi potest. Hominis natura utpote simpley. sub omnibus potentiis sensitivis et intellectivis una semper ac ica, accentis sensationibus, ope facultatis synthesis primitivae. 'ationis (4) (intellectus agentis) lumen intellectus sensationibus ungit. (en synthesis primitiva vel conversio intellectus). phan-Mta illustrat (intellective percipit), atque species intelligibiles, ideas rerum acquirit. Hac ratione sensibilia in specie intelligibili, in idea apprehensa universalizzari dicuntur, quia eorum tantum Me retinetur essentia, aut possibilitas contuenda in aliis atque aliis viduis etiam realizzabilis. Sic, ut mens post v. g. floris percenem intellectivam, poterit flores sibi exhibere innumeros, atque, at occurrent, flores reales in eadem idea floris conspicere. Hinc is dicitur adepta speciem, vel ideam specificam universalem, et alis individuis eiusdem naturae applicabilem. Atque bine colligitur 1.º intellectum agentem solo nativo lumine

Atque hine colligitur 1.º intellectum agentem solo nativo lumine ructum adhue non esse, ut ait Angelicus (8), nisi in potentia

<sup>1)</sup> De verit. X, VI ad 7. Idem affirmat s. Bonav. Itin. etc.

I) S. I. LXXXIV, IV.

<sup>3,</sup> S. 1, LXXXIX, IV.

Non ergo, ut non ita pridem in disriis vulgabatur, natura animae per et immediate, sed per facultatem rationis copulat lumen intellectus seniabidis. Id enim clare insinuat s. Thomas: a mens (purus intellectus) inferiores vires, et sic singularibus (phantasmatibus vei sensationibus) sumiscet movente rations perticulari (non ligitur ipsa natura animae) quae potentis quaedam (aon literum tota natura animae) individualis, quae allo ime dicitur cogitetive. De verit. X. V.—. Vei rectius etiam, non animae ie, sed homisis, in rationalitate fundata, ipsa est quae bina cognitionis enta connectis. Freudolenter ergo censores nostri naturam animae in ram hominis immutant. S. Thomas autem, quem allegant, de natura possimae (mentis) quam hominis loquitur.

<sup>-</sup> Vid. S. I., LXXXIV — ibid. LVII., I. — LXXVI., II. — Cont. gent. II., LXVII. 1., LXXIX., IV — quibus in locis sensuum rebus percipiendis impotentiae etur per conversionem intellectus agentis et applicationem efus luminis.

5) C. Gent. II. LXXVII — S. I., LXXIX., IV ad 4.

ad determinatas species, vel ideas rerum quae universaliter iam continentur in lumine intellectus, vel in idea entis, quam merito nuncepat - speciem specierum, aut rerum possibilitatem -. 2.º Has species determinatas praesentari a phantasmatibus, vel in communi rerum posibilitate (idea entis), occasione phantasmatum, determinari. 3.º Hen. species intelligibiles universales esse, seu immateriales. Objectum min intellectus est ens universale, possibile, aut ideale; quo fit ut idea, vel species intelligibiles in ipso, ut its dicam, descriptee, minil etime exhibeant rerum individualitatis, aut realitatis, et subsistentiae; mi magis earum essentiam communem, specificam, immutabilem, et miversalem, indefinite individuis percipiendis aptam. 4.º Phantasmata, aut sensationes eatenus intelligi, quatenus super ipsa Intellectus anni sese convertens, applicat species intelligibiles, vel ideas specificas, ast lumen, vel ideam entis indeterminati, prout secunda aut prima vice res percipit. 5.º Nil propterea obstare, quominus haec intellectus casversio appelletur judicium, aut perceptio intellectiva (1),

304. Ast duos hic offendimus scopulos: etenim iudicium naper expositum repugnare videtur, tum 1.º quia praedicatum, seu idu entis est universalis, subiectum autem peculiare; tum 2.º quia cun subiectum, idest sensatio, ante applicationem tuminis lateat, videtar

ipsi non posse lumen intellectus applicari.

Quibus difficultatibus respondet ipse Angelicus, et quidem prime « ens quod est primum per communitatem (ens universale vel commune) cum sit idea per essentiam rei cuilibet (en identitas rerum in idea entis, quae aequationem gignit iudicio primitivo adeo necessariam) nullius proportionem excedit (revera omnia aeque entia sumt), et in cognitione cuiuslibet rei ipsum cognoscitur (quia sine idea entis milum ens percipitur) (2) ».

Hinc quemadmodum tam parva gutta aquae, quam omnes aque marium in una atque eadem idea aquae percipiuntur; sic tam estis quatenus singularia, quam omnia entià indiscriminatim in eadem idea entis universalis concipiuntur, quia elementum formale cognitioni unum idemque semper est, nimirum essentia rei, quae, sicuti is allato exemplo, sive in unius guttulae, sive in omnium aquarum esgnitione interest; sic et idea entis, vel essentia entis, quae pariter is singulis cuiusque generis cognitionibus invenitur. In nulla tamea erum idea entis, utpete indeterminata, exhauritur, vel completur, é ideo dicitur quod acquatio inter ideam entis, et éntia cognita non si perfecta, sed imperfecta et partialis, idest tanta est, quantam ideatitas inter subiectum et praedicatum iudicii requirit, cuius praedicatum iudicii requirit, cuius praedic

<sup>(1)</sup> De verit. X. VIII.

<sup>(2)</sup> Ibid. art. XI.

tum plus semper quam subiretum extenditur. Paucis, non universalitas, sed essentia entis rebus sensibilibus adnectitur, et quidem in ea mensura et modo, quem sensationes praescribunt.

Ad alteram difficultatem idem Doctor respondet: « prima actio intellectus per speciem est formatio sui obiecti, quo formato, intelligit, simul tamen ipso tempore format et formatum est, et simul intelligit » (1). Primum ergo iudicium ax s. Thoma sibi procreat et parit subiectum per speciem intelligibilem, quae tamquam praedicatum copulatur sensationi cognoscendae. Hoc pacto iudicium primitivum a casteris iudiciis secundariis distinguitur, quae voluntate intelligente flunt: contra, iudicium primitivum fit virtute intellectus agentis, vel ut diximus, synthesi rationis, quae in simplici atque identica hominis natura radicata, sensationibus illico formas adnectit intellectus, et affirmat adesse cus quoddam reale. Neque nos aliter primam rerum cognitionem explicamus, ut ex dictis, atque etiam ex dicendis magis patebit.

§. 4. — Cur iudicium primitivum dicatur a s. Thoma — abstractio specierum intelligibilium a phantasmatibus — .

305. Quidam ex nuperrimis D. Thomae commentatoribus, ac praecipue Mamiani, de Gratia, aliique huins scholae, licet eos maxime pudeat Angelicum sensistis expresse accensere, tacite tamen ipsis adsociant, cum talia ipsi appingant, quae nonnisi ex sensistarum penu defluunt. Atque inter alia propugnant Angelicum spectes intelligibiles (ideas) phantasmatibus fudisse, atque ex ipsis ope abstractionis cuiusdam educi, et intellectui possibili contemplandas offerri. Id quoad Aristotelem, Lockium, Condillacum, aliosque sensistas compertum est. At s. Thomas nobis videtur contraria prorsus docuisse, ac solum calumniose tantae absurditatis posse insimulari, quod clarius extendendum suscipimus, sensum genuinum adductae abstractionis doclarantes (2).

306.° Atque in primis apud s. Thomam nil tsin seepius invenitur, quant quod phantasmata debeant prius illustrari, aut super ipsa lu-

L

<sup>(1)</sup> De natur. verb. intell. — de verit. X, VHI.

<sup>(2)</sup> Interea iam consule S. I. LXXXIV, VI — ubi studiose decernit species istelligibiles hand a rebus sensibilibus proficisci. — De verit: X, VI — infiniti is propersodum essemus si omnes hie adducerentur Angelici doctoris sententure, quibus hand subobscure, sed manifeste declaratur, species intelligibiles (ideas) a sensibus non provenire, atque ipsis tentum spplicari ab intellecture praesentes sunt atque conspectas. Dementia ergo eos caepit, qui in tanta luce adhuc caecutumt, et sudent putidum sensismum menti sngelicae s. Thornae inferre.

men intellectus agentis fere effundi, deinde species intelligibiles abstrahi. Illustrantur ut alibi. ex additione ad ens (1), quod est obicctum intellectus: cum autem quidquid in ente universali- intuetur. universale sit, etiam sensibilia in ente percepta, universalia evaduat. vel, ut ipse loquitur, immaterialia. Attamen eiusmodi universalius post elapsam perceptionem intellectivam dignoscitur, quia tunc. & missa realitate, vel individualitate sensibili, pura ac communis rei perceptae essentia menti relinquitur, quae prima fronte a sensibilibus auodammodo abstracta videtur; non quasi èx sensibilibus fuerif meprie ac realiter extracta, atque intellectui immissa eo ferme mode. quo corpus ab uno in alterum transfertur locum, sed eo sensu and species intelligibilis prius realitati perceptae unitur, postea autem ink soluta concipitur. Primo casu veluti coarctari, secundo antem maris dilatari, fere cernitur, etsi tam in primo, quam in secundo universalis semper extiterit. Huiusmodi apparentis abstractionis naturan magis explicat Angelicus ostendens; « ideam idem esse, ac universilitatem, vel intentionem universalitatis, quae in intellectu est, atque ab intellectu rebus adnectitur sensu expertis ». « Hoc ipsum , inquit, quod est intelligi, vel abstrahi, vel intentio universalitatis (sunt ego tria plane synonima) est in intellectu » (2). Quae cum ita sint. patet in abstractione praesata nibil ex phantasmatibus distillare, ni dividi. nil avelli, quinimo ipsi adiungi et apponi universalitatem in intellectu constitutam. Sicut enim absurdum foret singularibus ani versalia commisceri, ita absurdum pariter est ex singularibus universalia eruere, vel abstrahere. Porro id absurdi ipse procul a se repellit, cum adhibitae scholarum loquendi formae rationem adiuncit.

(2) S. I , LXXXV, 11.

<sup>(1)</sup> Phantasmata illustrare idem est ac ea additione entis universalis mi versalizzare . « Illuminantur quidem phantasmata , quia phantasmata ex virtute intellectus agentis redduntur habilia, ut ab'eis intentiones intelligibiles abstrahantur ». S. I, LXXXV, I. ad 4. Quod ita accipiendum est: ante sensationes mens intuetur ideam entis indeterminati, quae est in potentia ad quasibsi ideas determinatas. Hinc, ortis sensationibus, applicatur idea entis, que mediante has applicatione poculiari, determinari videtur ad indicandas com sensationis, in quantum ideae earum, quae virtualiter idea entis involvebe tur, exprimuntur, vel explicitae et distinctse fiunt; ques cum post sensation remaneant in mente, dicuntur abstracțae a sensibilibus, quia occasione sersationum fuerunt excitatae. Item S. I , LXXXV , I ad I. decet a post corresionem intellectus super phantasmata remanere in intellectu similitadism. quae est repraesentativa corum, quorum sunt phantaemata solum quantan si naturam speciei ». Habes enim ibi ideam puram, vel specificam rei non es dem a phantasmatibus deductam, sed occasione eorum in intellectu resulta tem; neque phantasmata, sed ens externum repræsentantem.

duplicem abstractionis speciem distinguens (1), alteram per modum compositionis et divisionis, cuiusmodi est abstractio proprie dicta, quae dividit ac discernit copulata; alteram per modum simplicitatis, quae rerum 'naturas vel essentias seorsim sine materialibus vel individualibus conditionibus considerat, quaeque propterea quaedam pecultaris non est animi facultas, sed ipsa lex ontologica intellectus, cuius obiecta, ideae semper sunt simplicem rerum essentiam vel possibilitatem, vel speciem pluribus individuis realizzabilem, et communem referentes (2). Ex eo ergo processit Doctoris interpretatio nonnullorum, quod isti unam tantum et quidem communiter acceptam agnoverint abstractionem, cuius profecto munus, est obiecta composita dispescere, atque, etiam in corum hypothesi, in phantasmatibus species intelligibiles secernere. Insuper etiamsi id, ut optant, totum daretur, pateret ne iam origo idearum, sicut ipsi contendunt? Minime: nam cum abstractio super ideas exerceatur, ideas iam praecedentes supponit. Porro undenam ideae ortae fuerunt? En a capite difficultas. Demum, nonne Angelicas rotundis verbis docet (S. I CV, III) • Deum imprimere intellectui species intelligibiles »? Et quando? Infundendo lumen intellectus agentis, in quo virtualiter continentur, ut ipse ait in qq. de veritate et alibi passim. Quantum ergo ab Aquinatis mente abscedunt, qui species intelligibiles a phantasmatibus abstrahi tuentur.

- 5. Anne sit Angelici doctrina, quod sensus directe, intellectus autem reflexive sensibilia cognoscat.
- 307.º Quidam nuperrimi scusismo aristotelico (3) adhuc inquinati, hanc in Angelico doctrinam invenisse aestimarunt, quod vide-
  - (1) S I, EXXXV, art. 1.
- (2) Ism advertimus Scholasticos perceptionem intellectivam sensibilium nuncupasse abstractionem eo quod idea quamdiu per perceptionem remanet sensibilibus unita, puta quamdiu idea v. g. topatii applicatur alicui topatio reali, videtur particularis, ac tota realitati circumscripta: postmodum autem in se absque ulla applicatione perspecta, universalis apparet, ideat omnibus topatiis communis: quocirca haec distinctio vel seiunctio, abstractio quidem dicta fuit a scholasticis; ast immerito, quis idea nil passa est, neque crevit, neque diminuta est, atque cadem semper remansit sive in perceptione, sive post ipsam. Si quid autem circa ipsam factum est in tota seiunctione consistit, quis ipsi subtracta est materia cui referebatur nempe realitas extérna. Quae propeteres mentis operatio, dici debet magis universalizzatio, quam abstractio.
- (S) Aristoteles considerat sensum sicut parvum intellectum cognoscentem singularia, ex quibus deinceps universalis flunt, vel abstrahuntur. En ratio

licet ipse docuerit sensum directe et immediate sensibilia cognoscere, intellectum vero reflexive, reflectendo nimirum super phantasmati
(en vera reflexio). Cuius interpretationis ratio haec est: sensus ides,
iuxta s. Thomam, directe sensibilia cognoscit, quia terminus sensus
est quidpiam essentialiter singulare: intellectus vero reflexive ex phantasmatibus cognoscit, quippe qui potitur obiecto universali. Qua interpretatione nil stultius esse potest.

308. Enimvero cognitio dupliciter sumi solet, latiori et stricti sensu. Priori sensu nihil vetat, ut sensui quandoque tribuatur, que madmodum etiam verhum — sentire — identidem — pro cognoscere—accipitur. Ast neutro in casu vera cognitio et sensatio habetur, qui sensatio et cognitio duo sunt adeo secum ipsa puguantia, et adversa ut ubi una ponitur, altera inde sit necessario auferenda (1). Probevimus enim in gnoseologia hacc duo infinite differre. Posteriori antem sensu vera utique est cognitio; ast sensui denegata: de ipsa quippe quoties Angelicus loquitur semper inculcat eam idem esse ac universale vel in se, vel comitatum sensationibus apprehendere, aut specia intelligibiles abstrahere, vel intentionem universalitatis addere. Que operationes universalia intuendi, abstrahendi, addendi intellectui exclusive adscribit (2).

309. Atque hinc factum est, ut ipse Angelicus, ubi de vera cognitione agit, moneat eam in solo intellectu locum habere, quem ide dividit a sensu, atque metaphoricam tantum cognitionem sensui confert. Ad rem Cl. Rosminius. « Il comune degli uomini inclina a rale largare cotanto il senso di queste due parole, cogniscione e volonte per l'inclinazione che hanno d'attribuire agli oggetti esterni ciò che sperimentano in se stessi. Come le nazioni ancor rozze attribuireces un'anima a tutti gli oggetti della natura, perchè non posseno in tendere come si muovono gli oggetti naturali senza uno spirito che abbiano dentro, e ragionano forse meglio dei filosofi; così una vel-

praecipua, cur scholastici, plurimum formulis peripateticis inhaerentes, nemes abstractionis apecierum tenuerint.

(1) Quomedo iudicium sensibus concessum fuerit etiam innotescit ex Aristotele, qui ab boo iudicio sensuum excludit affirmationem et negationem. sine quibus, ut patet, iudicium improprie dicitur.

(2) S. Thomas in Lib. III. metaph. « Scientia de rebus singularibus am habetur nisi in quantum sciuntur universalia » — S. I. LXXXVI « Singulare so repugnat intelligenti in quantum est singulare, sed in quantum est materiali (subeistens, reale) quia nihil intelligitur nisi immaterialiter (vel per idea. vel pessibilitatem) » Si ergo nil abeque idea cognoscitur, quid est amplis quantito sensus, quae iuxta ipsos idea careret? ecque magis quod ipse intelligitus docet « cognitionem regulam esse vel mensuram, ad quam res mer madae sunt ut cognoscantur »? Vid. de verit. X. I.

- » gare filosofia, per spiegare i fenomeni degli animali bruti, ricorre

  » all'analogia di ciò che s'osserva avvenire nell'uomo, e attribuisce

  » loro cognizione e volontà unicamente perchè vede che nell'uomo

  » dalla cognizione e dalla volontà provengono degli effetti somiglianti,

  » e ragionane certamente assai male. Laonde non fa meraviglia, che

  ; » questa inesattezza di parlare, per la quale si dà nome di cognizione

  » alla sensazione, e di volontà all'istinto, si scontri negli autori

  » "antichissimi, quando la filosofia era ancora in fasce: piuttosto fa

  » meraviglia, che dari tuttavia » (1).
  - 310. Deinde quoad cognitionem reflexam sensibilium ex parte intellectus dicendum, nullis rationibus eiusmodi interpretationem comprobari. Nam 1.º Intellectus in hypothesi debet saltem phantasmata rerum directe percipere. Atqui phantasmata aeque singularia sunt ac res externae, quarum tot sunt signa distincta imaginatione instaurata. Ergo corruit, quo innitebantur, scilicet in tantum intellectum reflexive, non vero directe sensibilia percipere, in quantum singularia sunt objectum intellectus.
  - 2.º Reflexio cum quaedam sit mentis recogitatio, qua res cognitae recognoscuntur, iam cognitionem directam supponit praecuntem. Eiusmodi autem cognitio undenam effinzit? non quidem a sensibus quibus nullum verae cognitionis genus, uti probavinus; neque etiam ab intellectu, qui, non directe, sed reflexive tantum incipit sensibilia cognoscere. Quocunque ergo te verteris, nancisceris quo erroris isti commentatores Aquinatis revincantur.
  - 3.º Item: reflexio duplici sensu accipi hac in re potest, 1.º vel prout est actus animi, seu spiritus humani, 2.º vel prout est actus potentiae intellectivae tantum. Primo in sensu perceptio intellectiva sensibilium, dici quodammodo potest (etsi cognitio directa est) etiam reflexa, quia spiritus humanus, cui tam sensus, quam intellectus inest cum sensationes sibi adhaerentes percipit, in seipsum veluti inflectitur; ob quam propterea spiritus in semetipsum inflexionem, dicitur, quod sensibilia reflexive percipiat; ast hace reflexio non ab obiecto recognito, sed ab ipso actu psychologico inflexionis nomen sortitur; et ideo apte vocari posset reflexio psychica —. Non autem, ut sic dicam, ideologica, quae obiecta iam cognita maioris cognitionis causa, recogitat. Quoad enim cognitionem, hace reflexio psychica est tantum

<sup>(4)</sup> Anthropologia etc. — S. Thomas: a impossibile est quod intellectus intelligat per organum corporeum, quia natura determinata (singularis) illius organi corporei (in quo tamen sentitur) prohiberet cognitionem omalum corporem ». S. I., LXXV, II. Albii declarat « sensum ad scientiam convenire in quantum suppositat phantasmata, quae sunt materia cognitionis, formam autem semper ab intellectu repetit ». De verit. X. VI.

directa; quia spiritus suum, ut sic loquar, in sensationes torques intellectum, primo et directe eas cognoscit.

Reflexio autem in secundo sensu usurpata, idest quaterus est acts ipsius potentiae intellectivae, ea est, quae proprie reflexio nuncupri a philosophis solet, quae communitur definitur = mentis ad iam labitas cognitiones, atque nunc ipsi praesentes conversio eo fine st magis intelligantur =: Quae certe reflexio non in animi actum, sed in obiectum mentis se colligit, atque toties potest multiplicari, quot seni ideae reflexioni subiiciendae. Error ergo scholasticorum in eo est, quod ipsi hanc ad sensibilia, vel ad sensationes conversionem, reflexionem potius intellectus vocaverint, quam spiritus humani, quo in ultimo sensu nos eam amplectimur libenter (1).

- 4.º Hac ratione praefatam scholasticorum reflexionem fore intelligendam confirmant absurda inde recte consecutura. Nam 1.º sequereur inter principium sensitivum et intellectivum arctam, ut par est, ma intercedere unitatem, adeo ut non liceat intellectui, id directe cereme quod in sensu accidit. 2.º Sequeretur, solius cognitionis reflexe, quoad sensibilia, intellectum esse idoneum, ideoque semper suarem cognitionum conscium, atque in errorem proclivem, quia, ut diximus superius, cognitio reflexa parit conscientiani, atque est in errorem praeceps: quod tam contra animi naturam, quam contra sensum.communem est, utpote idealismum et scepticismum redolens.
- 5.º Demum ratio, quae ad eiusmodi falsam interpretationem at ducitur roborandam, nullius uobis momenti videtur. Etsi enim obiectum intellectus sit universale, atque in omnibus universale semper intellectus respiciat, non sequitur adhuc, quod intellectus directe sessibilia cognoscens, elementum universale dimittat: imo universali utitat etiam, cum perceptio intellectiva sit - applicatio elementi universis ad singulare -, vel, - applicatio ideae entis ad sensibilia experta -. Iam ergo ante perceptionem, quam post ipsam, atque in ipsa intellectus semper retinet objectum universale, quod modo in seinso simpliciter intuetur modo in eius applicatione ad sensibilia percipit. Cate cum canem individuum percipio nonne idea specifica canis utor? ides universale nonne adhibeo ad singulare percipiendum? Rursus, si etian rectius loqui malumus, sensatio, tantum abest ut intellectum ab costemplatione universalis removent, ut potius ipsum excitet ad viderdum in objecto universali aliquod ens peculiare: adeo ut intellectus ante sensationes obiectum universale intuebatur, sed uniforme, b-

<sup>(4)</sup> Excusandos tamen scholsaticos arbitramur, quia, ut monet s. Thoms:
(de verit. X, 1X) penes ipsos saepe contingebat, ut intellectus pro tete spiritu sumeretur, atque promiscue de utroque loquerentur; sic uti etiam intellectum (objectum) pro intellectu (subjecto) interdum usurpantur.

determinatum, postea vero sensationibus accedentibus, conspicit in ipso ideas quasdam peculiares, quae ex fundo veluti obiecti universalis erumpunt; ideoque omnes ideae singulares vocari merito possent, — tot visiones intellectuales in luce universali factae — vel, — relationes peculiares ideae entis cum robus sensu perceptis, quae naturam entis determinati habent —. Idea autem utpote obiectiva, universalis, nullo loco aut tempore coercetur, atque omnibus rebus indiscriminatim potest nullo negotio applicari; vel, ut ait Aligherius, referri potest « a ogni quando ».

Atque hace hactenus. Id solum nostris s. Thomae commentatoribus imperitis consulimus, nimirum, quod officium interpretum Aquinatis deponant, atque si eius veras doctrinas explanatas cupiunt, adeant et ipsi eperá Cl. Rosmini, philosophi acerrimo ingenio, qui multorum aunorum studio, atque mira eruditione, mentisque acumine, non minus docto et praeclare quam subtiliter, copiose et vere doctrinas Angelici discussit, perpolivit, faecundavit, atque in unum atque totale redegit systema aliorum ss. Patrum et philosophorum auctum sententiis et doctrinis. Inepte enim quisquis minervam doceret (1).

§. 6. — S. Thomas expresse statuit lumen intellectus agentis vel ens universale tamquam principium formale omnium cognitionum.

311.º Ait enim: « Deus animam intellectuali lumine insignivit et notitiam principiorum ei impressit, quae sunt quasi quaedam seminaria scientiarum » et: « in eo qui docetur scientia praexistit non quidem in actu completo, sed quasi in rationibus seminalibus etc. » (2). Porro principia scientiarum ab ente derivat. Nam loquens de principio contradictionis dicit: « quod ipsum fundetur super ratione entis et non entis, et super hoc principio omnia alia fundantur » (3). Rursus: « in lumine intellectus nobis est quodammodo omnis scientia naturaliter indita, mediantibus universalibus conceptionibus, quae statim lumine intellectus agentis cognoscuntur » (4). « Dicendum quod

. .

<sup>(1)</sup> Neque ipse Rosmini eiusmodi reflexionem scholasticorum practeriit, imo, quasi praescius huius erroneae interpretationis, quo sensu ipsa foret intelligenda iam pridem explicavit. Caeterum, nullam hactenus unquam vidimus difficultatem postmodum obiectam, quam ipse non praevidisset, et non solvisset; atque hace est ratio, cur aut numquam aut raro adversariis respondit.

<sup>(2)</sup> De verit. XI, Ili ad I.

<sup>(3)</sup> De verit. X. VI.

<sup>(4)</sup> S. I, II, XLIV, II.

in luce primae veritatis emnia intelligimus et iudicamus (1). Dicendum quod species intelligibiles (ideae) quas perticipat moster intellectus reducantur sicut in primam causam in aliquod principium per suam essentiam intelligibile » (2). Hacc animadvertant qui Angelicum sensistis cooptant, quasi ex phantasmatibus obscuris (sensationibus) species intelligibiles (ideas) eduzerit.

# §. 7. Lumen intellectus agentis, ens universale, iusta s. Thomam est nobis divinitus inditum.

- 312. « Deus, inquit, Angelicus; nobis lumen rationis indidit, per quod principia cognoscimus, ex quibus oritur scientiae certitudo (3). Huiusmodi rationis lumen, quo principia eiusmodi sunt aebis nota, est nobis a Deo inditum quasi quaedam similitudo increatae veritatis in nobis resultantis (4). Lumen intellectus agentis, est nobis immediate impressum a Deo » (5).
- 313.º Ast quia sat non fuit Angelico id asseruisse, conatur triplici ratione confirmare 1.º ex universalitate entis, vel luminis intelectus (6): 2.º ex unitate et identitate cognitionis in singulis mentibus (7): 3.º ex impotentia sensus et intellectus sibi species intelligibiles (ideas) formandi (8). Etenim quodvis ens reale tum materiale, quum intellectuale singulare est, ab aliis numero distinctum, et ex
  - (4) S. I, LXXXVIII, III ad 1.
  - (2) S. I. LXXXIV, IV ad I.
  - (3) De verit. XI, 1. ad 17.
  - (4) Ibid.
- (5) De spirit. creat. art. X: id quod antea s. Thomas vocaverat lumen rationis —, postea lumen intellectus agentis appellat; ergo ratio idem est ac intellectus agens, uti suo loco iam interpretabamur.
- (6) Si lumen intellectus ab anima gigneretur, dicendum foret, infert Argelicus « animam esse similitudinem omnium rerum, quod solius Dei est, cuius intelligere est mensura et causa omnis alterius esse et omnis alterius intelligere » S. I. XVI. V LXXIX, IV Conf. etiam S. I. LXXXIV., II, et S. I. LI, 1. ad 2. ubi evidentissime nedum hominis, sed et Angelorum exponit impotentiam ideis ex se gignendis.
- (7) Ex eo quod homines easdem ideas intueentur, adeo ut v. g. idea solis tam mihi, quam caeteris hominibus splendeat, concludit eam in rationibus seternis conspici, ut docent s. Aug. Confes. XII, XXV, et Bonev. itin. eta aliique Patres, qui modo a necessitate, modo ab universalitate, ab acturitate, ab impassibilitate arguunt originem divinam luminis rationis.
- (8) S. I. LXXXIV ad I. Non a sensu, sed a Deo similiter derivat species intelligibiles . S. I, CV, III. Alibi ait: « Deus imprimit ei (intellectui) species intelligibiles » .

se inintelligibile, et sensibile aut sensitivum tantum. Atque haec quilem sufficit hactenus meminisse; postmodum suis locis, si quae sunt
ationes afferendae, dabuntur. Interim tam praeclaris Aquinatis vetigils insistendum ducimus, cuius propteres satagemus, ut eius dotrinae philosophicae aliis formis clarioribus, ac progressui scientiaum aptioribus nitidius producantur. Notum quippe est phrases schoteticas interdum obscuras esse, ac plura exposoere glossemata, atque
ommentaria, ut germana significata innotescant.

#### CAPUT SEXTUM

IDEOGONIA SS. PATRUM NOVIS AC NITIDIORIBUS FORMULIS ACCOMMODATA, AC IN SCIENTIFICUM SYSTEMA REDACTA

#### ARTICULUS PRIMUS

#### REPRAESENTATUR STATUS QUAESTIONIS

314. In re tam magni facienda, supervacaneum certe non erit atum revocare quaestionis solvendae, ut eius solutionem recte quique perspiciat. Quaeritur igitur — quo pacto primum iudicium de i subsistentia conficiatur —, vel alias, — undenam oriatur elemenmu universale (idea entis vel existentiae), sive praedicatum istius dicii —, vel denique, — quomodo primae rerum ideae acquiranr — . Tres hic habes eiusdem problematis formulas.

#### **ARTICULUS SECUNDUS**

#### SENTENTIARUM SYNOPSIS

315.° Duplex in id negotii fuit philosophorum sententia. Altera sace omnes ideas factitias vel adventitias, altera quae innatas esse feudit. In prima hypothesi inquirendum est quaenam sit prima faittas, seu operatio animae ideas gignentis. Num simplex rei appremasio vel idea, an iudicium? Lochius, Condillac, corumque sectatos, licet laudandi sint quia cognoverunt plurima iudicia semper sentionibus commisceri, atque etiam ulterius progressi, dixerint nul m cognitionem posse sine iudicio fieri, ac proinde ex iudiciis ideas ofluere, tamen id non impedit queminus, iudicio relicto, ab ideis in inceperint. Esto, sed ideae iudicium postulant. Ergo sensistae mestionem non solvunt, et circulo, ut aiunt, vitioso circumaguntur mod perspiciens Reid, ideis dimissis, maluit ab iudicio exordiri.

Etenim iudicium importat semper praedicatum, quod cum ante isticii efformationem sit exanimandum an subiecto dato, vel aliis potas rebus congrunt, necne, patet istud praedicatum universale iudicium antecedere, idest ideam iam esse. Quaenam ergo fuit huiusmeli praedicati vel ideae origo? iudicium, inquit Reid, instinctivum talen sibi ideam procreat. Iamvero instinctus movere equidem, non anten creare potest facultatem iudicandi: iudicans enim praeviam iam debt inspicere ideam, eamque aliquo modo subiecto conferre. Circulo ene circum volvuntur qui uno, aut altero modo omnes ideas factitias struunt.

-

1 307

700

À M

Ł

.

311

130

W.

Cate

.

-

ŭ,

4

N.

.

316.º In hypothesi autem idearum innatarum, contra docetur:quin concedatur spiritui humano elementum aliquod intelligibile, éque ingenitum, ac omnino objectivum, nihil cognitionis unquamenscitur - . Quo ceu principio unanimiter praemisso, docent corditie res - huiusmodi elementum intelligibile propter sapientissimam m turae oeconomiam, omnium minimum esse, seu neque plus neur minus esse quam quod cognitionibus explicandis sufficit - . Atqueil quoque verissimum. Sed iam incipiunt errores. Plato sibi visus et hoc minimum elementum reperiisse in reminiscentia idearum, ous animus ex altera vita coelesti secum ferme oblitas duxit. Leibnitis in initiis tantum, vel rudimentis, ac virtualitatibus elementa omi idearum constituit. Kant vero duplex in cognitione distinguens ekmentum, materiam et formam, hanc ultimam seu elementum forme adeo ingenitum dixit, ut ideae neque absolute innatae, sed neque à solute acquisitae dicuntur: non primum propter deficientiam materix cognitionis; non secundum propter formam, quae ingenita est. Demum quia pars formalis cognitionis in septemdecim formas subjectivas resoluta, nimis etiam simplicitati minime mediis adversabatu: hine studia caeperunt recentiorum, qui iunctis viribus adnisi suntdeterminare istud elementum minimum, eiusque naturam - que ultimo visum est aliud non esse, quam parumper luminis divini icti oculi ab ipso sole divinae intelligibilitatis sublati, idque proprie reckque cum ss. Patribus vocari — ene universale —, cuius, prime m strae creationis instanti, ideam protinus accepimus, eumque dirett ac constanti mentis intuitione contemplamur .: Quod nobis est in clarius. fusiusque explicandum.

#### **ARTICULUS TERTIUS**

### METHODUS PROBLEMATI SOLVENDO ADHIBENDA

317.º Quia agitur de re facti, nulla aptior habetur methodus. quam observationis diligentissimae, qua freti, quid intellectus, quidi

tiam autem omnibus rebus, nonne ens lu genere vel universale se concipimus? Verum si ratio et sensibilitas generice conceptae id sunt, cur etiam quidpiam por epit existentia universalis? ratum est igitur — mentibus humanis deam entis enitere. Ast dhuc remanent do idea entis uberius inquirenda, natura videli
corigo.

### ARTICULUS OUINTUS

#### MATURA ENTIS IDEALIS, VEL UNIVERSALIS ET COMUNISSIMI

- Idea entis universalis humano intellectui collata eo ipso creat Arm, et vitam intellectivam, quae in immediata et peranni en-Mis intuitione sita est. Qua posita primigenia intuitione, intelle-Ciens quid sit ens, vel essentia aut quidditas rerum, poterit Atia ei exhibentur cognoscenda, ea illico dignoscere ac dicere The quoddam — sicuti sciens quid sit equus in genere, vise equo dicet - en equus -. Porro quemadmodum habenti ideam in genere nondum datur hunc aut illum equum realem sola to concipere, sed insuper opus est sensibus, qui et equos indises perhibeant; sic sola idea entis instructo peque similiter fas pentia realia, individua et determinata percipera, quin sensus sucment, atque determinatam materiam, cui ensideale refertur, pracmi. Quapropter intellectus in suo statu primitivo, planeque, ut sic quar, virginali, et absque ulla ad sensus! Felatione, solaque idea is universalis instructus, novit equidem generatim aliquid possi-\$ esse, seu fieri posse sabsistens, quin tamen aliquid ut reale perist, aut alignam ideam determinatam; ipse enim fruitur, in hac mitione. simplici intuitione entis in genere, seu notione entis ideamossibilis, initialis, indeterminati, ac universalis, in quo nibil inde determinatum sed indeterminatam rerum omnium possibilim. apprehendit. Ex primitive igitur intellectus cognitione iam lilo solligitur ens sie ab intellectu conspectum ipsi asparere tamm 1.º possibile, 2.º ideale, 3.º initiala, 4.º indeterminatum, 5.º uniale, 6.º infinitum, 7.º unicum et simplicissimum & 8.º necessaa. 9.º aeternum et immutabile. Ouibus characteribuit tota comatur entis idealis natura, que ideis inde manantibus etiam comsicatur; vidimus enim ideas totidem esse determinationes, ac veapsoificationes eiusdem ideae entis, atque iosi con dum substrato fundo communi haerere; seu tot esse visiones éntellectuales in eiusdem ideae entis factas. Quamobrem tutissime asseri potest n tantum ideas hisce donari characteribus, in quantum in idea s, quasi dicam, inscribuntur, ac insident -. Fallitur igitur Kant.

PROTOLOGIAE PARS TERTIA ipse dicerem? Quid affirmarem? num illico — en platanus —? sel quomodo hoc proferrem, si nullum quidem platanum conspeni? Dicerem ergo potius — en ens talibus ornatum entitatibus, rei

prietatibus — . Ex his alucet in hoc iudicio adhiberi tantum idean universalis, quia ca deficiente numquam dixissem: — en ens aliquel quemadmodum sine idea platani numquam postea proferrem: platanus ... Praeterea in hac entis idea proprietates vel entitates p culiares cuiusque entis peculiaris, ideoque et platani, virtualita d indistincte continentur, enimvero qui ens universale concipit, consi pit etiam implicite omnia entia singularia, ideoque et, ens-han ens-animal, ens-planta, ens-lapis etc.; ca ferme ratione, qua is is generica platani caeterae species platani includuntur. Advenican i tem sensatione platani tunc omnes platani proprietates, quae remi distinctae in fundo ideae entis universalis latitabant, per application ideae entis ad sensationem platani, foras, ut sic dicam, educati atque clarae et distinctae apparent, sicque idea platani efformi quae tandem non est aliud quam eadem idea entis perception p adhibita, in qua perceptione quae ad ens-platanum specubs, Id clarius etiam constat ex eo quod unaquaeque res duplices modum existentiae, ut etiam s. Augustinus, et s. Thomas at vertunt, idealem et realem, ita tamen, ut existentia sensibilis lis, respectu nostri, inserviat ad ideas distinguendas in ordini qui in idea entis unica atque identica ceu in communi rerem gibilitate constituitur. Constat ergo primitivam rerum cognition idea entis contineri, atque simplicem esse eiusdem entis appli sensationibus factam.

320. Quae de cognitione primitiva platani hactenus dis applicentur omnibus aliis cognitionibus primitivis, quae cod flunt, ac semper exigunt ideam entis quocumque tempore R Ergo idea entis est universalis, utpote omnibus cognition munis; ingenita, quia nullo tempore acquisita fuit, semp atque nedum cognitionem, sed ipsam cognoscendi facultat tuit, quae in potentia iudicandi sitam esse iam alibi oqte 321.º Intellectus itaque ideam entis ceu formam cogs

sus autem sensationes veluti materiam cognitionis confe boratione cognitionis primitivae.

322. Neque forte suspiceris ideam hane chimericat enim existentia hoc simplicissimo facto convincitur, en citur rationem hominibus competere, animalibus sensat

<sup>(1)</sup> Perbelle Rosmini: « E vano il erg l' idealità. Anzi la cognizione sia due forme categories

s- scentiam autem omnibus rebus, nonne eus in genere vel universale Goncipimus? Veram si ratio et sensibilitas generice conceptae B. aliquid Sunt, Cur etiam quidpiam bon erit existentia universalis? Exploratum est igitur mentibus humanis deam entis enitere. Ast pe das adauc remanent de idea eatis uberius inquirenda, natura videlite cet, et origo Œ. . :::1

# ARTICULUS QUINTUS

.

DE NATURA ENTIS IDEALIS, VEL EXIVERSALIS ET COMUNISSIMI 323.º Idea entis universalis bumano intellectui collata eo ipso creat ger conntiam, et vitam intellectivam, quee in immediata et perenni encis idealis intuitione sita est. Qua posita primigenia intuitione, intrilesciens quid sit eas, vel essentia aut quidditas rerum, poterit pi com entia ei ezhibentur cognoscenda, ea illico dignoscere ac dicere eparation di ens quoddam — sicuti sciens quid sit equus in genere, viso eque eps alles, dicet — en equas —. Porro quemadmodum habenti ideam labraden in gemete nongen quent pane ant illam edunm Lesjem vols logamente concipere, sed insuper opus est sensibus, qui ci equos indiparalles perhibeant; sic sols idea entis instructo neque similiter fas catia realia, individua et determinata percipere, quin sensus sucresponsation de de la materiam, cui ens ideale refertur, prac-Cuspropter intellectus in suo statu primitivo . planeque, ut sic The state of absque ulla ad sensus relatione, solaque idea mis miversalis instructus. novit equidem generatim aliquid possiese. sen fleri posse sabsistens, quin tamen aliquid ut reale per d, aut eliquem idean determinatam; ipse enim fruitur . a lan tione, simplici intuitione cutis in genere, seu nutione enteriore le, possibilis, imitalis, indelerminati, ac universalis, in the add nde desermination sed indetermination revum Omeion produc-Aprehendie . Es primitive igitar intellectus cognitive un ucollipitar cas sie ab intellecta conspectum ipsi agram des 1. pombile . 2' ideale , 3. initiale , 8. indutermi to de la constant de 2. Marana et immutabile . Quibus chanale talis idealis Antara, que ideis inde ma Tidimes cain ideas lotidem caso dan indiancy cincles idea cale, signing becar; see let anne The lates of The state of 4 100 T Muy · stura

qui distinctas formas vel ideas admittens, posuit necessitatem et mi versalitatem ipsis distincte et singulariter inesse, cum contra wicum sit principium necessitatis et universalitatis ideologicae, que ex idea entis aliis ideis derivantur. Ab his ergo singillatim explication nobis supersedendum est, cum iam sat dicta sint in ideogonia, agebatur de idearum natura, quae eadem est ac natura entis in goots. Attamen ne erroris suspicio subrepat, pauca subiicimus, et min quoad characterem possibilitatis, ex quo caeteri ceu a fonte profient. aid Si

**16**75

Mitia

Macci

≇prin

its act

ilest. kinis ac

₹ terbi:

tale. is ide:

Anun.

86. A

Tenem

₹ 1550

¥. nos

Inivel

etar.

hg me

"nlet

slan

#### **ARTICULUS SEXTUS**

QUA RATIONE ENS IN GENERE DICATUR POSSIBILE, ET QUOMOSO EX BIUS POSSIBILITATE CARTERI PROFLUUNT CHARACTERES LAUMI

324.º Diximus, quod intellectus solam intuens ideam entis, determinati aut subsistentis percipiat, sed tantum cognoscatquid posse subsistere - . Cognoscere autem aliquid posse subsister idem est ac possibilitatem rerum, vel non-repugnantiam, quoi quid existat, cernere. Quo sensu intellectus vocatur = facultus | | sibilium, vel. intuens possibilitatem = . Etenim in idea entis pitur solum aliquid in genere, vel ens generatim, quod propter universalitatem cum reale esse nequeat, consequitur ut ideale modo contemplari: atqui quod in ordine tantum ideali centinett. puram non excedit possibilitatem, estque revera aliquid possibilitatem. Ergo ens universale sola pollet possibitate.

325. Ad hoc duplex praeterea status intellectus est accurate stinguendus, originalis et actualis. Intellectus in statu suo originalis ubi nondum aliquid extra se conspicit, nequit sibi aut aliis expres dicere - objectum suae intellectionis esse ens uti possibile - vepossibilitatem rerum, sed se intueri ens, vel habere ideam entisnulla facta mentione de eiusdem entis formis et characteribus, it que neque de eius possibilitate. Postmodum autem, rebus extens visis atque perceptis, mens primo advertit ens'iugi intuitione appre hensum, quo in rebus percipiendis usa est, nihil realitatis, et se sistentiae rerum perceptarum includere, sed solum vagam, confuse. indistinctam et uniformem rerum idealitatem vel pensabilitatem possibilitatem, idest cius ope nedum unum aut alterum, verum etis omnia entia posse cogitari et concipi, quo fit ut homo ideam em tamquam possibilitatem, et idealitatem rerum recognoscat. Hace aute entis possibilitas distincte concepta et sic expressa, veluti quaedo entitas mentalis educta ab idea entis videtur, quemadmodum, ex me unitas, ex necessario necessitas oritar. Huius abstractae notionis de etu postca cognoscimus, nobisque dicimus - ens aliquod possibit —, vel — nullam esse repugnantiam inter ideam entis indeterti, et eius extrinsecas determinationes, vel realizzationes —. Quod expostulat relationem inter ens universale, et externas determinates, quae in statu originali mentis adhuc ignorabatur. Quare haec ionitio — potest aliquid existere —, vel, — idea possibilitatis — eo accepta quo significet statum primordialem intellectus, vel obiea primigenium mentis, falsa est, cum tunc solum ens absque ad suos characteres advertentia concipiatur. Pro statu autem its actuali potentiae reflectendi atque advertendi iam instructae, est, quia revera idea clara et distincta possibilitatis, auxilio remis adepta, potimur. Idea igitur possibilitatis, uti entitas menuris adepta, potimur. Idea igitur possibilitatis, uti entitas menuris adepta, in quo nimirum nulla adhuc distinguitur proprietas vel characteri, in quo nimirum nulla adhuc distinguitur proprietas vel characteri, in quo nimirum nulla adhuc distinguitur, quodque statum ipsius itativum constituit.

26.º Atque iterum colligitur, possibilitatem nil aliud esse, quam fonem inter ideam entis et eius realizzationes, vel facta externa, esse aut non esse possunt. Hallucinantur ergo certe, qui obii-t, nos admittere ideam possibilem entis, aut possibilitatem ipsum universale afficiens perinde quasi idea entis nondum existat neque eatur, sed possit tantum existere et intueri. Ens enim univerad modum equidem idearum mente existit semperque intuetur, et us possibilis dicitur, quatenus in ipsum respicientes, realizzatio-externas ut actu possibiles, cernimus. Neque regerant, non ens solam possibilitatem reducendo annihilare; nam possibilitas est bilior, firmioremque habet existendi modum, quam realitas continia, quia haec creata est, illa autem increata, et idealitatem aetera efformat rerum creandarum.

# §. 1. Ens possibile est ideale.

327.º Enimvero possibilia ea sunt, quae etsi non existant, aut untur non esse, menti tamen exhibentur. Porro mens domicilium idearum. Ergo ens possibile est ideale; ideoque et omnibus nons dotibus idearum, universalitatis nimirum, necessitatis, aeteris, immutabilitatis, et unitatis, pollet; quinimo cum ens possibile
maium idearum mater, est eo ipso earum proprietatum princi1 (1).

Lis adiungendum est monitum datum in ideologia, ubi loquentes lealitate et possibilitate obiecti cognitionis purae, et de natura

<sup>)</sup> Hue revocanda sunt in ideologia fusius probata, ubi de idearum natura rbatur.

idearum, excepimus notitiam Dei, quae praeter possibilitatem et ilelitatem includit etiam ipsam subsistentiam, vel necessitatem eiure stentiae, quae ad essentiam Dei spectat. Ideae enim sive negativas a positivae sint, rerum tamen essentiam suo modo exhibent. Hinc qui admodum in idea circuli conspicitur necessitas eius sphaericitus, etsi sphaericitas realis ibi non sit; sic et in idea Dei apprehenditu necessitas eius subsistentiae aeternae, licet haec subsistentia resis is idea Dei non contineatur.

# §. 2. Ens possibile est initiale et indeterminatum.

328.º Intuens ens possibile nihil determinatum mens ibi ostenien valet, in quo ens conceptum absolvatur et terminet, sed totam em templatur rationem communem omnium rerum divinarum et conti gentium, quae in ente, vel in existentia conveniunt; seu comp puram entis essentiam, quae radix est, vel actus primus rerum, w ut ait s. Iustinus, - semen entium - . Ideo dicitur initiale, c videtur sine suis terminis determinatis, quibus videndis impares mus. Videtur, dixi, quia respectu mentis intuentis initiale. idest # terminis manifestatur, tametsi in se completum et perfectum mi quaque sit. Quare dicitur etiam indeterminatum, quippe quod = nullum ens peculiare revelet, sed sit omnibus entibus percipiendis eff applicabile et idoneum, merito appellatur indeterminatum, tamen is determinatum et singulare est, nobis vero sub forma indetermination effulget. Quare s. Thomas loquens de intellectu in ens possibile della luculentissime docet a ex hoc (ente) non habet (intellectus) assimiletur huic vel illi rei determinatae ». Remanet ergo ipsa and in potentia ad determinatas similitudines rerum (ideas) » (1).

Atque hinc ss. Patres tabulam rasam Aristotelis, in qua nil scriptum, pro indeterminatione ideae entis interpretantur (2); que

**'4**:

.

<sup>(1)</sup> Contr. Gent. II. LXXVII.

<sup>(2)</sup> Res sane mira! Nil tam crebro auditur sive in circulis, sive in addissive in sacris concionibus, in operibus litterariis, poeticis, hystoricis, implibilem esse tumanam cognitionem, mentem scientiarum semper percupida inextinguibilem pariter scientiae ardorem alere, fovere, atque cor tantis fectionibus commoveri, ut numquam satisfactum quiescat. Verumtamen si prationem istius tam mentis, quam cordis infinitae cupiditatis sciendi et and di, quaeriturus, exurgat, atque dicat: ideo tanta amplitudine hominem tari, quia objectum eius intellectus et cordis est ens universale, et hand universale, multi quasi blasphemaverit, scandelizzantur. Vide quae dixisma infinitate cognitionis. Unum nunc addimus s. Thomam, qui indubitanter infinitatam cognoscendi potentiam deducit ex eo quod intellectus universale illimitatam cognoscendi potentiam deducit ex eo quod intellectus universale illimitatam cognoscenti contragent. II. LXXXVI, II. Angelico fattur creb

**ute** exprimit Doctor Seraphicus dicens: — ideam entis esse extra **lines genus** —, idest nulla determinatione aut particularitate signa-

### §. 5. — Corollaria.

329. Corollarium primum — Ens ideale vel possibile ut ut divi-. uti vidimus, eniteat characteribus aeternitatis videlicet, immu-Inititatis etc. neque Deus est, neque dici potest. Logici enim magis metaphisici sunt characteres recensiti, idest nondum Bei ostenunt subsistentiam, aut realitatem, eiusque infinita attributa omniblantice, bonitatis, sapientiae etc. Ecquis serio lumen rationis, licet divinae originis, appellabit sanctissimum, sapientissimum, omniistems etc.? Id tamen non impedit, quominus aliquid divinitatis appartenenza divina) nuncupetur. Eiusmodi entis appellatio fa-Miaris est D. Thomae, cui ens ideale, vel lumen rationis est - parminatio luminis aeterni, vel veritatis primae -. Onapropter, sicuti mas in caelis sese beatis participat per lumen gloriae, iustis autem There viatoribus per lumen gratiae de seipso elargitur, sic omnibus denimibus puris in naturalibus constitutis unitur per lumen tantum mionis vel per ideam existentiae, aut entis, quae mentibus humanis hande sufficit ad vitam intellectivam nobis alendam, atque proinde E creatas res cognoscendas, necnon ex visibilibus cognitis invisibilia Merenda (1).

330.º Corollarium secundum — Neque itidem ens ideale potest metatota intelligibilitas Dei vocari, ut quidam insipientes blasphemant. Imm plena Dei intelligibilitas haudamplius ab eius realitate distinguium, cum sit eadem realitas divina intrinseca luce emicans, ideeque beque realitate, cui insidet, nequit mentibus illucere. Tutius est rego, ut ens ideale nuncupemus — limitatam quamdam ac imperfectissimam participationem intelligibilitatis Dei, quae ob tantam eius benuitatem nonnisi essentiam entis iu genere vel intelligibilitatem reum nobis refert —. Quo sensu sumitur illud s. Thomae dictum intelligere Dei causam esse nostrae intelligentiae » quatenus nimitam de Dei intelligibilitate, quae nobis in cognoscendo lux est ct padium, mutuamur.

331. Corollarium tertium — Tametsi vero ens ideale exilissima

<sup>(4)</sup> Ens ideale potest vel in Deo, vel in humano intellectu considerari. Si i Deo consideretur, poterit utique Deum dici, quum quidquid in Deo est, beut sit. In intellectu autem humano propter nimiam participationis imperfetionem, aliquid divini solum dicendum est. Primo modo ipsum acceperunt quilem ex ss. Patribus, qui Deum esse docuerunt: secundo autem modo caeteri, mi divinum tantum esse aestimarunt.

quaedam sit participatio divinitatis, non ideo illico est inferendam— ipsum quodammodo a Deo realiter discerpi, aut utcumque reimi dividi—, quia hoc ipso aliquid creatum evaderet, atque divinis hadamplius gauderet characteribus. Hinc quemadmodum radius a set avulsus potius obtenchresceret, sic etiam ens ideale vix a Deo eriperetur, naturam immutabilem statim deperderet, atque annihilarets. Igitur si qua inter Deum et ens ideale distinctio videtur, hace mentatis est et prorsus subiectiva, quia mens debiliter irradiata negiti usque ad eius fontem et principium conscendere; quod principium ratiocinio freti Deo inesse invenimus. Iamvero hace logica argumentatio non concluderet, si vel minima inter ens ideale intuitum, si Deum intercederet interruptio-rel divisio.

332.º Corollarium quartum — Huiusmodi idea entis, aut ens ideals seu possibile tantae est necessitatis, ut unica censeatur forma elie ctiva universalis, et primigenia humanae intelligentiae, cum, ea sublata, incunctanter intelligentia nobis elaberetur; quia — sigillatione, inquit s. Thomas, divini luminis hoc ippo destitueretur —. Atque idea ippe Cl. Antonius Cesari-exponens initium evangelii s. Ioannis, super illa verba — erat lux, quae illuminat — ait: « questa luce può sub en intendersi per lo lume dell' intelletto; che è la vita degli sub riti ragionevoli, il cui vitale atto (en originalis constitutio intelle gentiae humanae in idea entis solidata) è l'intendere. Or questa luce è un raggio della luce eterna che è il Verbo stesso, diffuse nelle menti conoscitrici, che per lui conoscono, per lui ragioname, cercano e trovano la verità » (1). Optimum et minime sane suspectum testimonium, cui quisque acquiescere debet.

333.° Corollarium quintum — Quocirca intellectus humanus quatenus huic luci divinae vel ideae entis defixus immutabiliter haeret. nomen obtinuit intellectus-elementi, propterea quod homo primitra ac perenni huiusce ideae intuitione naturam consequitur intellectivam, proindeque eiusmodi intuitlo recte nuncupata fuit mentis vel intellectus elementum, quippe cum elementum constitutivum revera sitir telligentiae. Prout autem intellectus huiuscemodi potest datis seasationibus, in hac luce alias ideas determinatas intueri, dicitur intellectus-potentia, uti alibi dictum est, eo quod ideas actu non semper intueatur, sed interdum potest, si aliunde excitetur, eas contemplari. Quamobrem intellectus potentia definitur — facultas intuendi ideas determinatas rerum in idea entis —. Unus tamen atque idem semper est intellectus, qui utpote ideae entis applicatus, intellectus-elementum, utpote autem ad hanc vel illam ideam peculiarem intuendam directus, intellectus-potentia vocatur.

<sup>(1)</sup> Vita e dottr. di Gesù C. Rag. IV.

- 334.º Corollarium sextum Iam in ideologia, sin fuse, saltem smeienter ostendimus, necessitatem unionis ac commercii animae cum prpore ex paneitate luminis rationis derivari. Lumen quippe ratiois, ait s. Thomas, est magis principium quo, vel medium univerthe cognitionis dicendum, quam principium quod, vel obiectum deweminatum cognitionis; ideireo mens humana eo lumine solumnodo
  twatrata, in infimo intelligentiarum gradu consistit, atque simplimentiniasceam rerum possibilitatem conspiceret, quin unquam ad
  mattatom rerum cognoscendam perveniret. Secus autem Angelis conlegit, qui cum vividiore polleant lumine, et quidem ideis vel spelebus determinatis referto, non egent corporibus copulari.
- 335.º Corollarium septimum Characteres ideae entis plane iidem mnt. quibus decorantur idese ex illa genitae. Ergo sicuti unicum et in ordine ontologico-metaphisico ens necessarium, aeternum, et haolutum, nempe Deus, qui infinita atque absoluta cum ipse natura it, solus est ens (l'ente); ita in ordine ontologico-logico omnibus ileis praeminet idea entis, quae est principium universale quo ideas sibi similes, idest aeque aeternas, immutabiles etc. gignit. Quam ob dignitatem in ideas praeminentiae poterit rectissime, meritoque idea entis nuncupari - fons indeficiens, vel mater idearum; sol intelligentiarum; principium vitae intellectivae; radix atque origo mentis; semen immortalitatis humanae; punctum immobile et lucidissimum cui superstruitur scienția; veritas prima; basis universae philosophiae; primum postulatum; lex moralis, atque, ut ita loquar naturalis anaulus, quo mentes humanee uniuntur divinitati, cui idea huiusmodi cen radius divinus ultimo identificatur, substantificatur, completur, se ipse Deus est -. Quare s. Thomas ideas mavult species intelligibiles, quam ideas proprie dictas appellare, quia ideae totidem sunt determinationes, et specificationes, aut inscriptiones ideales unius clusdemque ideae entis; atque etiam species intelligibiles fere innumeras esse, ideam autem proprie dictam unicam esse tuetur, quam consequenter — seminarium scientiarum — appellat (1).

#### ARTICULUS SEPTIMUS

DISCRIMEN INTER LUMEN BATIONIS, LUMEN GRATIAR ET LUMEN GLORIAR

- 336.º Hactenus probata, ut ut nedum nostra, verum totius sint traditionis ecclesiasticae, necnon exploratissimae experientiae docu-
- (1) S. I., XV, II. Quam immerito Kant formam cognitionis in septendecim formas realiter distincts discerperet, iam supra ostendimus. Recol. quae in prolegomenis disseruimus, atque in ideogonia.

menta, quae falli nescia est, ipsa tamen iam quidam proscriptae pelagianorum, et semi-pelagianorum vesaniae insimulare impudenter ami sunt. Inverecunda calumnia haec est, quam phitosophum honestam ac doctum puderet refellere, et etiam nos vel solum innuises plurimum taederet, si iuvenes inscios adhuc tantae nequitiae erudientes non suscepissemus, quos tenemur tam de malignantium frauditas quam de scopulis quibus possent fortasse deterreri a vera philosophia ediscenda, praemonere non minus sincere quam audacter.

337.º In primis sciendum maxime est, Deum posse creaturis in tellectivis sese plus minusve communicare, secundum diversam ai luminis intelligibilis quantitatem ipsis infusam. Hacc autem divisi b minis participatio varios suscipit gradus essentialiter distinctos, que rum primus, respectu intelligentiae creatae, naturalis, idest eius m turae intellectivae conformis, et essentialis est. Eo enim indicenta, ut intelligentiam consequamur, atque homines rationales constimmur. Quamobrem datur etiam in angelis lumen divinum naturale. ne quo haudamplius intelligerent, atque naturam intellectivam ne conservarent. Profecto angeli sine gratiae et gloriae adjunctis, et in puris naturalibus accepti, naturali gaudent intelligentia, quae perim aliud non est, quam copiosior participatio intelligentiae divinae, & pra siquidem demonstratum fuit ens quod non mutuata, sed pre pria atque intrinseca potitur intelligentia, sit hoc ipso aeternum. Idea de hominibus dicatur, quibus praeter lumen gratiae infunditur lume quoddam divinum essentiae rationali ipsi constituendae plane neces sarium, quod vel lumen naturale, vel lumen rationis dici conserti quodque etiam sine gratiae lumine ipsis remanet, licet ethnici adis sint. Alias, naturam humanam homines peccando penitus amitteres. uti quidam opinabantur protestantes Hoc lumine ducti. ordinem # turalem ingredimur, coque continemur, veritates rationales, entirer creata positive cognoscituri. Si quod autem istum ordinem excelest. ut sunt mysteria, ipsaque realitas divina, negativo tantum, ratios utentes, in praesentiarum attingimus, ideat ratiocinio fulti possume quidem eam inferre, atque alium rerum cognoscendarum ordines. existere nobis impervium, quem supernaturalem vocant. Quod sir hilominus quomodo hic ordo se habeat, quibus rebus componete. quibusnam regatur legibus distincte dignoscamus, neque mirari int nam angeli lumine naturalis intelligentiae directi, quaedam etiam e militer sibi connaturalia perspicue cognoscerent, quaedam autem ta quam transcendentalia corum captum, nonnisi lumine gratiae et gi riae apprehenderent. Ordo tamen naturalis latius patet angelis, qua hominibus ob intensiorem lucem intellectivam, qua perfruuntur (i)

<sup>(1)</sup> Etiam s. Thomas passim Angelos, etsi ad contuitum divinae elecir

338.º Cum ergo ultra naturalis cognitionis ambitum alius extet rerum cognoscendarum ordo, et quidem nobilior, ac plane supernaturalis, si Deo placeret, nonne possent ad ipsius notionem homines, literius validioris luminis infusione subnixi, elevari? Possent utique, d Deus vellet; voluit autem ipse hominibus elargiri gratiam, cuius into in supernaturalia, seu in perceptionenr, licet confusam adhue et imperfectam, divinae substantiae perducuntur. Id quippe nobis attalit Redemptio, et sanctificatio Salvatoris, culus inter alia munus falt vitam acternam hominibus magis impertiendi per pleniorem nouttam Dei vivi, et suipsius, qui ab ipso missus fuit Iesu Christi. Duandoquidem lumen gratiae quaedam est clarior ac intensior cogniso divinitatis, eiusque mysteriorum, quam, nisi ipse enarraret Unitenitus, numquam homines adèpti fuissent. Lumen ergo gratiae complet ac perficit lumen rationis, propterea quia negativae divinitatis notioni positivam adiungit eiusdem divinitatis perceptionem penitus subernaturalem.

339. Atque inde patent discrimina inter lumen rationis, et graline: 1.º lumen rationis constituit naturam intelligentiae humanae. mmen gratiae contra eam perfluit, atque extra naturam eam, ut sic Hearn, impellit. 2.º lumen rationis cognitionibus rerum ordinis naturalis mentem instruit; lumen gratiae ad supernaturalia usque eam erigit. 3.º lumen rationis necessario debetur naturae intellectivae; lumen gratiae gratis prorsus confertur, ac sine ulla essentiali natura-As intelligentiae iactura auferri potest, dummodo non auferatur in poenam, ut nobis accidit, quibus etiam natura intellectiva per culnam Adae in nobis traductam sauciata fuit. 4.º hinc lumen rationis in omnibus bominibus acque reperitur; lumen gratiae exclusive iustis tantum adhaeret. 5.º lumen rationis ideam negativam divinitatis parit: lumen gratiae contra perceptionem positivam eiusdem divinitatis. Haec discrimina, data proportione, et angelis in útroque ordine naturali et supernaturali pariter comparatis applicari possunt. Ubi sunt ergo putida ac pefaria pelagianismi, vel semi-pelagianismi commen-22? oh vafritiem impudentem! oh scelestum fraudolentumque mendacium:

340.º Circa hane quidem novi luminis additionem quaedam sunt attente consideranda. 1.º hominem per lumen gratiae totum adeo in suis potentiis elevari et perfici, ut praeter intuitionem primigeniam entis idealis, acquirat etiam quamdam inperfectam perceptionem habitualem realitatis divinae, vel clarius, eius intellectui incipienti seu maturali superadditur intellectus perfectus et supernaturalis, rationi

iem erectos, id paris naturalibus solet expendere ad corum naturalem constitutionem intellectivam magis explanandam.

naturali ratio insertur supernaturalis, atque in omnibus tam rationis, quam voluntatis facultatibus aliae respectivae, sed supernaturales exitantur, quae deiformae, vel verbiformae, vel triniformae, uti alibi is psychologia ostendemus, dicuntur. Talis est dignitas christiani superthnicum divina gratia carentem. 2.º proinde homo, etsi idem subictum rationale semper remaneat (1), novam nihilominus ac exelentiorem activitatem per gratiam adipiscitur, idest potestatem agesi etlam in ordine supernaturali, divina cognoscendi, atque diligeni, quae potestas vel activitas cum omnium mentis potentiarum superma ac dominatrix sit, novam in homine inducit personalitatem, vel naturali Scripturae, — novam voluntatem, vel novum cor creat—13.º praeclarissima huiusmodi activitas personalis eo perfectior fit, qualificius est gratiae donum, atque ferventior in nobis flagrat rema divinarum dilectio, donec in coelis taudem undique perficitur.

341.º Ultimo venit lumen gloriae, quod multifariam theologi isterpretantur. Nobis tutius est cum Petavio tenere a lumen glorie nil esse nisi Deum, vel ens completum, ideale reale et morale direct mentis acie visum, seu facie ad faciem, ut aiunt scripturae, costemplatum ». In hac ergo beatifica visione ipsa Dei essentia mentibe heatorum directe contemplanda, ceu forma cognitionis, exhibetur, e in ea videtur Deus conditor, eaque omnia, quae uniuscuiusque gridibus gloriae sunt proportionata. In praesentiarum nobis tantum ét tum est res cognoscere in essentia entis indeferminati et initialis; que autem ad ordinem supernaturalem spectant, in confusa divinitatis preceptione per gratiam nobis collata attingere licet.

Ast in caelis, hisce limitibus et imperfectionibus mentalibus plat sublatis, omnia in essentia entis completi laetantes speculabimur. Di ximus, quod confuse tantum nunc, gratiae auxilio, divinitatem percipimus. Nam perceptio clara et distincta divinitatis inter alia expetulat, ut actum intrinsecum existentiae divinae, atque simul actum creativum explicite intueamur. Atqui etsi in gratiae collatione vidivina in perceptione realitatis absolutae experiatur, latent adduc sit actus intrinsecus unus et trinus eiusmodi realitatis, sive actus cretivus, sive rerum archetypi, sine quibus nondum habetur integra et completa divinitatis contemplatio, sed initialis tantum, et fere per-

<sup>(4)</sup> Sublectum — homo ideo in gratiae perceptione non mutatur, quia unum idemque semper est obiectum mentis, quae prius ens ideale intuebatur, postea ens reale enti ideali identicum experitur. Quid enim antea mens intuebatur? utique ens (l'ente), sed indeterminatum. Quid autem postea ope gratiae percipit? iterum ens (l'ente), sed determinatum, cuiusmodi est Deus, la calla est ens (l'ente) ipso aiente « ego sum qui sum » vel-ego sum estatte, ma l'ente).

ceptio divinae potentiae, quae virtualiter haec omnia comprehendit absque eo quod quae et quanta et quot sunt introspiciamus.

342.º Multa ergo, et quidem essentialia intercedunt discrimina inter lumea rationis, gratiae, et gloriae. Primum est mera essentia entis universalis, quae ordinem naturalem rerum creatarum revelat: secundum perceptio divinae realitatis, quae ordinem supernaturalem atque fidei mysteria nobis reserat: tertium est Deus ipse revelata facie conspectus, qui hominibus iuxta duplicem ordinem naturalem rationis, et supernaturalem gratiae iam creatis, de plenitudine sui esse participat, sibi in gloria sua immediate eos coniungit, atque ad fastigium ordinis supernaturalis elevat. Ast quemadmodum tres ordines praefati, naturalis scilicet, supernaturalis secundum gratiam, atque supernaturalis secundum gloriam specifice et categorice invicem differunt, sic et tria lumina rationis, gratiae et gloriae eadem specifica et categorica differentia mutuo secernuntur (1).

# CAPUT SEPTIMUM

#### DE ORIGINE IDEAE ENTIS UNIVERSALIS

343.º Divina natura, qua ideam entis emicare supra demonstravimus, iam manifeste innuit eam divinae quoque esse originis, neque propterea aliunde quam ab ipso Deo, ceu nostrae cognitionis formam, originaliter infundi. Quod ut evidentius pateat, operae praetium ducimus aliquanto fusius eius divinam originem persequi, demonstrando 1.º argumentis negativis, 2.º argumentis positivis eam a Deo nobis derivari. Primum dabimus, omnes fontes seorsim percensentes, ex quibus aliquis eam provenire posse contenderet; secundum exequemur, rationes directas afferentes, quibus ineluctabiliter probetur nobis desursum a Deo eam infigi.

#### **ARTICULUS PRIMUS**

# IDEA ENTIS ARGUMENTIS NEGATIVIS INNATA EVINCITUR

344.º Si idea entis factitia vel acquisita esset, debuisset proculdubio produci 1.º vel a sensatione externa et interna, 2.º vel a reflexione lockiana, 3.º vel a meditatione galloppiana, 4.º vel ab abstractione,

<sup>(1)</sup> Consule ideolog. ubi de tribus imaginibus divinitatis in homine subsistentibus, quae respective cum triplici lumine praedicto cohaerent. Ratio istius discriminis categorici est, quia formae entis, ex-quibus triplex eiusmodi status dimanat, etiam inter se categorice discriminantur.

...

5.º vel a iudicio, 6.º vel in ipsa rerum perceptione infundi, 7.º vel a quavis alia animae facultate, aut vi, vel potentia rationali. Nullum praeter aliata superest emplius medium generationis expetendum. Atqui ex mediis praedletis nullatenus potest ipsa comparari; ergo ek.

# §. 1. Idea entis nequit allo modo ab externfs sensationibus deduct.

348. Duplex elementum hactenus sagax analysis in sensatione invenit, alterum subiectivum, alterum vero extra-subiectivum, quorum primum est affectio suavis vel molesta animae; secundum autem est passio et receptio actionis externae. Porro utrumque elementum, ut patet, peculiare est, reale, contingens, mutabile, inintelligibile, et ut vel minimum quidem sensitivitatem corporeo-animalem etiam bellus communem excedens. Contra idea entis, ut supra probatum ful, universalis est, aeterna, indeterminata, necessaria, immutabilis, intelligibilis, imo pensabilitas, idealitas et possibilitas omnium rerum solis intelligentiis directe patefacta. Aliis ergo, necnon prorsusque contrariis characteribus ditantur idea entis et sensatio; ideoque impossibile est ab una eademque radice ambas aeque progeminari. Qui is est enim rerum natura, talis sit oportet earum origo. Quod si bene animadvertissent omnes cuiusque familiae sensistas, suis profecto erroribus valedixissent (1).

# §. 2. Idea entis ab interna sensatione proprii ego non procedit.

346.º Sensus intimus (il sentimento interno) quamquam terminum spiritualem, seu animam attingat nihilominus naturam sensifivam non transcendit; ideoque etiam quidpiam peculiaris, determinui, realls, contingentis; mutabilis, et inintelligibilis est, atque singuis animabus, earumque actionibus et passionibus inhaerens. Inde iam colligitur sensum intimum penitus adversari ideae entis naturae, que ut diximus, attributis toto caelo oppositis comparatur. Sin autem ao mine sensus intimi haud internam sensationem, sed cognitionem, reconscientiam nostri ego intelligas, iterum magis ostenditur ideam entis

<sup>(4)</sup> Etiam Cicer. lib. l. Accad. aperte declarat — veritatem in sensibus non esse — porre quid veritas sit copiosius in logica videbitur, ubi ex-professo ostendemus aliud ipsam non esse quam ideam entis, quae proinde tam a sensibus debet abesse, quam veritas, quae illa eademque est. Item Angelicus aespe tradit, veritatem, essentiam, substantiam, naturam rerum perperam ex sensibus vel ex imaginatione derivari; sed a mente cuius obiectam est id quod est, vel essentia, vel substantia vel natura rei.

aliunde prevenire. Nam cognitio, aut conscientia nostri supponit ideam entis, quae sensui ipterno applicata generat ideam nostrae existentiae. Enimyero quid cognoscimus, quid dicimus nobiscum dum nostri conscii efficimur? dicimus nos existere, 'nos vivere, vel agere, vel pati etc. Utimur ergo idea existentiae, sine qua nullum ens. nullaque entis actio et passio percipitur. Quamobrem s. Thomas acute observat, animam seipsam sicut et caetera ope speciei.intelligibilis auoque cognoscere, quae species intelligibilis, vel idea ab una eademque idea entis, quae species specierum alibi dicta est, oritur. Id profecto non perspexit Malebranche, qui docuit, animam eo modo se cognoscere, quo se sentit, idest immediate, absque utlo medii, vel ideae interventu. Hic equidem sensatio cum cognitione confunditur, and anon sat elucubratur natura sensationis, et cognitionis. Prior anippe simplicissima est; posterior duplex, constans videlicet idea et sensu vel forma et materia (1). Demum reminiscendum quod supra diximus, nimirum animam fore eo ipso acternam, si per se esset intelligibilis, seu semetipsam sine ullo ideae auxilio cognosceret.

# §. 3. Idea entis neque ea reflexione lockiana, neque : meditatione galluppiana producitur.

347.° Sive enim reflexio, sive meditatio in aliquo iam praecognito obiecto versantur. Ast quomodo ia primis istud obiectum menti innotuit? undenam eius cagnitio? Hoc est prae caeteris explicandum, ne dicatur super incognitum reflexionem et meditationem se convertere. Rursus, sive reflexio, sive meditatie, sive alia quaevis facultas cognoscitiva totidem sunt potentiae ab intellectu progenitae. Iam age, nonne luce clarius probavimus—intellectum ex intuitione entis universalis oriri—? Ergo reflexio et meditatio ideam quamdam primigeniam menti inhaerentem supponant. Item, nonne similiter demonstravimus intellectum nihil plane cognoscentem in absurdis esse habendum, atque eatenus ipaum intellectum dici et esse, quatenus actu aliquid semper intelligit? intelligit nimirum, vel intuatur lumen rationis, aut ideam entis. Hacc aunt adea comperta, ut mirum sit Lockium et Galluppinm non consepexisee haud sufficere potentiam creandi ideas mentis facultatibus gratis conferre, sed insuper ipsis inquirendum erat— num

<sup>(4)</sup> Fere ubique in operibus Angelici bina cognitionis proprii ego elementa occurrunt, species sollicet intelligibilis et sensatio. Vid. Lib. III. contr. Gent. C. XLVI — S. III., XI., II ad I. tradit, nullibi neque in caelo posse unquam animam aliquem aui cognitionem elicere sine apecie intelligibili. Sin vero alicubi docet « intellectum pibi ex se natum esse, obiectum mentia, ideat rem intellectum, vel ideam intelligit ».

mens potuerit reipsa auctricem esse suarum idearum — . Id erat potissimum, atque primum inquirendum in re ideogonica.

# §. 4. Idea entis non comparatur per abstractionem.

348.º Abstractio ea est mentis operatio, quae ideae elementa seorsim considerat, ut cum ex idea hominis, relicta rationalitate, puram respicio animalitatem, atque ideam abstractam animalitatis mihi efformo. Tantum ergo abest, ut creet ideas abstractio, ut potius eas supponat, quo valeat carum elementa singillatim examinare. Iamvero cun cuique ideae, ceu elementum radicale, insit idea entis, quemadmodum alibi traditum est, liquido colligitur ideam entis ipsam antecedere abstractionem. Id autem respectu ideae entis per abstractionem solum acquiritur, quod videlicet idea eiusmodi, cunctis ideis tamquam esrum fundus et basis communis delitescens distincte, atque clare conspiciatur, removendo singulas determinationes, sub quibus ceu sub velo latitabat. Verum sicuti qui fodiens montem detegit thesaurum, non dicitur thesaurum fodiendo produxisse, sed reperiisse, sic qui abstrahendo qualitatibus determinatis ideam quamlibet expolians, reperit tandem in eius fundo ideam entis, quae similiter non facta, sel inventa dicitur. Hoc pacto conficiuntur genera abstrahendo a qualitatibus specificis. Genus quippe est elementum speciebus commune. Idem dicendum de generibus altioribus, atque etiam de idea entis, quae, ut dixit s. Bonaventura, — est extra omne genus -..

# §. 5. Idea entis non est cuiuslibet iudicii effectus.

349.º Iudicium duplicis generis est, primitivum, et secundarium; illud est = affirmatio existentiae rerum =; secundum est = affirmatio relationum inter ideam et rem cognitam existentem vel inter ideas =. Quamobrem iam inde innotescit, ideam entis nedum ab alterutro indicio non provenire, sed utroque iudicio efficiendo aeque necessariam esse. Etenim iudicium primitivum, utpote affirmatio existentiae, ideam existentie vel entis, ceu praedicatum sensationibus nectendum evidenter expostulat. In hoc quippe iudicio dicitur — quod sentio existit—en igitur idea existentiae adhibita ad sensibilia inter entia classificanda (1). Iudicium secundarium eodem modo se habet, quippe quod

<sup>(!)</sup> Iudicium primitivum dicitur quidem idearum procreator non quasi ides de nihilo aut de animi substantia producat, sed quatenus ex idea entis sersationibus applicata, ideas rerum in idea entis implicitos et involu as, pere dicam, educit et determinat. Sub hoc respectu intellectus agens (ratio) vocatur a s. Thoma — idearum conditor —.

ideas exigat simul comparatas, quibus, ut adnotavimus, idea entis inhacret.

# §. 6. Idea entis nobis divinitus in ipso actu perceptionis corporum non infunditur.

330.° Quandoquidem nulla mobis se prodit conscientia de eiusmodi infusione; imo nobis constat idea entis haud sane uti tamquam re nova, sed ingenita, familiari atque sempiternali, ut inquit s. Bonarentura. Denuo cum haec infusio sit aliquid summi momenti, eo quia unc intellectus et ratio primo conduntur, non video quomodo haec essentialis animae transformatio nequeat experiri. Item, si toties idea ntis infunditur, quoties ea egemus, nihil stabilis et constantis daetur in humana natura, quae rationalis feret quando perciperet, irationalis autem evaderet quum a perceptione cessaret, quod meherule repugnat conscientiae testanti—rationalitatem nobis semper inese—. Demum haec opinio favet errori Arabum docentium — intelletum agentem nostrarum idearum effectorem, Deum esse—, eo quod psis videbatur Deum semper perceptionibus nostris adesse.

# §. 7. Idea entis a nulla mentis facultate progignitur.

351.º Quod, partim ex díctis circa reflexionem et meditationem, bstractionem et iudicium iam compertum est, partim ex dicendis ragis constabit. Etenim mens donatur cognitione, quae essentialiter biectiva est; ergó omnes facultates, quas in cognoscendo impendit, ım reposcunt objectum (ideam) in quo exerceantur. Ideo s. Tho-1as: « omne cognoscens per virtutem cognoscitivam conjungitur obieto (ideae); et, per speciem intelligibilem (ideam) fit intellectus inelligens actu ». Exinde ipse aderitur Averroem, qui puero potentiam quidem concesserat intelligendi, non tamen intellectum in actu, vel ctu aliquod cognoscentem; quia qui potest tantum aliquid agere, ondum ei inest vera potentia cognoscitiva, idcirco neque verus in-: Mectus, atque propterea puer esset tantum in potentia intelligens (1). 'otentiis igitur cognoscitivis lumen rationis, vel idea entis est insuper dnectenda sive ut existant, sive ut cognoscant. Fac ipsis eripi ideam ntis, atque tunc omnes facultates una cum intellectu extemplo evaescerent, homini puram relinquentes animalitatem, si tamen anima-

<sup>(1)</sup> Contr. Gent. LIX, IX — cui pracierat s. Aug. iam citatus « lux inreata est ratio cognoscendi, et lux sola increata est veritas ». De ver. telig. XXXIV — XXXVI; et in Soliloq. L. Il. C. V. docuerat; hanc veritatem, quae ola est ratio cognoscendi, esse ens.

litas subsistere adhuc pergeret. Demum ridiculum sane est se iatur originem idearum iam detexisse, quia in homine facultatem admittati idearum creatricem, cum potius explicandum veniat quid sit hace facultas, et quomodo ideas pariat. Equidem cum agitur de origine iderum, supponitur profecto animi aliquam esse activitatem, quae es generet; ast hace activitas sufficitne sibi ideis pariendis? indiget for tasse aliquo adiutorio obiectivo? Non ergo solvunt, sed vix quaestonem de origine idearum proponunt, qui ad facultatem eas generatem confugiunt (1); ideireo sophismate implicantur patitionis principi

ŧ.

30

2 hr

D A

į

M

3

•

ni

Micit.

K ide

'n

•

#### **ARTICULUS SECUNDUS**

### DIVINA IDEAE ENTIS ORIGO ARGUMENTIS POSITIVIS CONFIRMATUR

352.º Positive demonstrabitur ideam eutis desursum nobis ingstam fuisse, si certum fuerit 1.º eam esse elementum formale, essetiale, atque constitutivum humanae intelligentiae, 2.º eam in omnibilideis necessario contineri, 3.º atque sine ipsa fieri non posse indicina primitivum de rerum subsistentia iam pluries memoratum. Atqui las tria exploratissima sunt; ergo etc.

# §. 1. Idea entis est elementum formale, essentiale et constitutivum humanas intelligentias.

353.º Vidimus res in tantum a mente concipi, in quantum serica, propterea quod — obiectum mentis sit ens —. Ergo ad estimation concipienda mens naturaliter facta est, nec quidquam extra estimation concipienda mens naturaliter facta est, nec quidquam extra estimation concipienda con

(4) Inter rationes quas in hac statuenda theoria de facultate subjectival idearum matre, hace futilis plane et puerilis affertur. Si enim, aiunt, animi non haberet hanc vim ideogonicam emni activitate destitueretur ac passiva fieret; perinde ac si principium sensitivum, quod ideis caret, sit toma d'undique passivum! Undenam sensationes animales? unde vis et motus me brorum? unde robur belluarum immane? Nonne ex principio sensitive? Prorum? unde robur belluarum immane? Nonne ex principio sensitive? Prorum entis actum esse tantum passivum, seu receptivum ideae entis, vel. ut s. Thomas « intelligere quoddam pati est ». Si ergo ad intelligendum mari mens patitur quam operatur cur tam fidenter isti, ut ita dicam, philosophis labefactores, cognitioni producendae vim activam, actionemque exquirus!

et eo ipso radicalis ipsi convellitur cogitatio, ipsoque plane elatur. Conditio ergo originalis et essentialis intelligentiae humanae iposita est in idea entis. Atque hinc constat cur ss. Patres crebro ixerint — ens prius cadere in intellectum —: — obiectum mentis ince ens, vel verum commune — (1): — formam intellectus agentis ince lumen divinitus derivatum —: — primum intelligibile non proceise ab anima, sed ipsam praecedere et creare (2) —: — intelligere ince pati quoddam (3) —: aliaque sexcenta, quae tot sunt documenta incesis nostrae fundamentalis, scilicet — ideam entis tamquam formam isentialem et originalem menti humanae conjunctam ire — (4).

#### §. 2. Idea entis in omnibus ideis necessario continetur.

364.° Id patebit clarissime statim ac ideae subiiciantur analysi. Lem quid est v. g. idea equi, nisi idea entis cum qualitatibus idealimus equi? quid idea lapidis, nisi idea entis cum qualitatibus idealimus lapidis? quid idea tauri, nisi idea entis cum determinationibus auri? et sic de aliis ideis. Latet ergo, uti diximus, in fundo omnium dearum idea entis; ipsa autem nulli idearum subiicitur, nullamque ibi superiorem agnoscit. Enimvero indigemus ne idea alicuius entis oculiaris, ut concipiamus ideam entis universalis? Nonne haec sibi minicit? quare? quia est extra omne genus, et primum intelligibile in mentem cadens. Unicum ergo fundamentum ac principium idearum idea entis. Si quae autem varietas in ideis est, haec in solis demininationibus consistit. Optime propterea dictum est a s. Thoma audo intellectus resolvit omnes suas conceptiones in idea entis a: a s. Bonaventura a quod nil possit intelligi nisi per ens, et per ipsum appia a: determinationes quippe totidem sunt entitates.

§. 3. Idea entis est elementum essentiale iudicii primitivi.

355.º Id elucescit tripliciter: primo quia generatim iudicium ideas exquirit. Porro ideae important ideam entis; ergo et iudicium

<sup>(4)</sup> Krmeneg. Pini, prol. lib. I. haec habet: « Primus intelligendi actus non set in homine ex ipsa existentia facultatis intelligendi: et; primus intelligendi actus est in homine non ab hominis potentia ».



<sup>.. (1)</sup> S I. LV, I.

<sup>(2)</sup> Scot. 1. dist. 3, q. 7 — I. dist. 5, q. 6.

<sup>(3)</sup> S. Thomas, Aristoteles, Avicenna, atque Scholastici. S. I, LXXIX, II, habetur « intellectus est vis passiva (vel receptiva) respectu totius entis universalis ». S. Augustinus et s. Bonaventura docent « animam ab ipsa veritate idea entis) formari ». Lib. 83 qq. LXI — . Itiner. etc.

primitivum ideas praeexistentes sibi vindicat, atque ideam entis. I cundo quia iudicium est actus intelligentiae; atqui intelligentia di ideis non existit; ergo neque iudicium primitivum. Tertio clarius est colligitur ex theoria ipsius iudicii primitivi, quae in sequenti est tradetur.

### CAPUT OCTAVUM

#### ORIGO OMNIUM IDEARUM AB IDEA ENTIS UNIVERSALIS

#### ARTICULUS PRIMUS

THEORIA IUDICII PRIMITIVI, QUO PRIMAR RERUM IDEAE ACQUIRENT

856. Nobis hic sparsimade indicio primitivo disputata in colligenda sunt co potissimum fine, ut origo idearum ex idea coldentior fiat, atque ut quisque alte mente retineat — problema idearum origine — idem esse ac — problema de iudicio primitivo quo explicato, et idearum origo detegitur.

357.º Ideas rerum aquirere tunc dicimur cum res praesents, in organa irruentes percipimus, aut eas subsistere iudicamus. norro intellectivae perceptioni vel iudicio duo profecto concenti intellectus, et sensus. Pone nos intellectu penitus carere, quid de sensus prodesset? Sed quid intellectus, sensibus ablatis? Uterque necessarius est. Primae rerum perceptioni intellectivae vel indich # sus suppeditat materiam cognitionis, idest sensationes determi intellectus autem formam cognitionis, seu ideam entis. Nam n cepta, statim nobiscum aut aliis dicimus - quod sentio existi -- existit ens hoc vel illo modo - quod sentio vel modus existed sensibus, idea autem entis ab intellectu derivatur. Unio autem entis fit a ratione, quae, ut diximus, definitur = facultas applicasi entis sensationibus = . Certum quippe est sensationes, etsi al animae sint passiones, ex parte tamen agentis externi esse versi nes determinatas, ac naturae agentis conformes. Hisce sit # inferat agens externum simile, quia ubi est actio debet ei respo principium actionis, vel ens agens. Non ergo plane subjectiva satio, sed partim subjectiva, partim vero extrasubjectiva, vel est rei externae, cui ratio subnixa infert ens activum, ciusque sibi comparat.

358.º Sunt tamen quaedam hac super re notatu dignissimi, is subrepat suspicio. Atque in primis hoc iudicium dici cum identitatis vel aequationis —, quippe quod de affirmet totam essentiam entis, licet non totaliter, after

dici possit: — quod sentio est ens — quam — ens quod mente cor in forma ideali, hic mihi in forma reali adstare —. Priori ens est praedicatum, secundo, subiectum iudicii, quia ubi vera rest inter subiectum et praedicatum identitas, invicem hace subii possunt. Nihilominus huiuscemodi identitas non est totalis et ecta, quasi in ente percepto totaliter exhauriatur essentia entis, si dicerem — res percepta est ens (l'ente) —. Hac enim in hyposi iudicium evaderet impossibile, cum notum pariter sit, quidpiam iper inter subiectum et praedicatum necessarium esse discriminis, iudicium in circulum vitiosum, vel in inanem repetionem abeat. are dicitur quod idea entis tota quidem, ut diximus, utpote intsibilis et simplex in quovis ente peculiari realizzatur, non autem taliter (1).

850.° Secundo monemus, in iudiciis primitivis puram entis essenti sensationibus dumtaxat copulari, non autem modum vel formam, i idea entis nobis exhibetur. Quamobrem non praedicatur entis ideas, possibilitas, universalitas, et indeterminatio, neque proinde allireale percipientes dicimus: — existit ens ideale, possibile, unitale, indeterminatum —, sed tantum — existit ens talibus propriebus praeditum —, vel etiam, — ens quod mente implicite vel exten noscebamus ideale esse modo a sensu (2) admonemur realiter. Itue existere —. Et re quidem vera, cum homines, plantas, lapietc. percipimus, utimur certe idea hominis, idea plantae, idea lis, attamen nemo dicet quod existat homo idealis, planta ideatic, sed solum homo, planta, quia in idea hominis, plantae non litas, sed hominis essentia consideratur, eaque de homine utpote i affirmatur. Aliud etenim sunt formae entis, aliud ens; formae

<sup>1)</sup> Circa hanc identitatem, ni decipiaris, animadverte cam non esse inter sibile qua sensibile et ideam entis, vel, inter realitatem rei et eius in Bibilitatem, quae cum binae sint entis formae categorice distinctae neunt ad identitatem reduci; ast hanc identitatem esse inter realitatem entit et didam realitatis expertae, et ideam entis et quidem in ratione idealis tantummodo, quatenus tam prima est ens, quam secunda, etsi ens ideale-peculiare, ista ens ideale-universale sit; identitas est ergo duas, pene dicam, idealitates, quorum una in altera continetur; vel in, identitas est tantum in essentia entis, quae, sive in sensibilibus sive dua entis habetur, licet sub forma diversa, extrinsecus, in forma realisfinitae, in mente autem, in forma idealitatis universalis, quae rebus in internalismon ceu universalis, vel idealis, sed ceu essentia entis, adium.

P, ut in textu dicitur.

<sup>(2)</sup> Sensus possunt nobis realitatem entium ostendere, quia hominis natura ite sensitiva et realis, iam extra idealitatem existit, ideoque, quiquid agit, reale quoque est.

tres sunt, idealitas, realitas, et moralitas (
incommutabiles; ens autem sub triplici forn
est, et potest seorsim sine ulla ad tres for
praedicari; quocirca simpliciter dicitur — exiformam realitatis, bacc hauritur a sensibus.
ter intellectum accepit etiam a Conditore col
atque in suis formis idealitatis et realitatis |

360.º Tertio, advertimus in hoc iudicio, idea vero entis, praedicatum cum simul uni quia sensationes anto huius iudicii efformatio tuitur iudicium istud, sensationes cum idea tiones in subiectum convertere, seu in lucem (quemadmodum tamdiu ens perspectum nescio diu ideam hominis ipsi non referam, qua ap ens visum esse hominem; sic pariter nescii priusquam ideam entis ipsi non coniunxerim dicam protinus — existit, vel ens est — . Ho stimo . Etenim quid mirum, si mens, quae s nère intuetur, postea existentiam sensibiliu sane esset, si existentiam vel ens ignorans, peret, ut docet Reid, qui iudicium sine ide

Quibus praemissis, videndum nunc est deducatur origo idearum.

# ARTICULUS SECUS

#### ORIGO OMNIUM IDRARUM

361.º In ideologia vidimus ideas invigenericae ex inferioribus specificis deduca ad ideas specificas — plenas — imperfect istae illas parturiant, sed in quantum eas ctionis inde educuntur. Hinc si qua est crum origine, hace in ideis specificis — patur. Porro ideas huiusmodi per iudici sistentia affirmatur, acquirimus. Ergo originem omnium idearum explicabit. V memorata systemata ideo reiecta fuerunt exposuit, enucleavitque primitivam, eni vel nu tum, vel perceptionem divinitatis adscriquam praecise designaverint — alem satio, 2.º idea eutit

natam iam includit, quae sum individuo cuidam applicatur, energiam determinatam, vel substantiam specificam ostendit (1).

Quo nil sane facilius. Si enim in idea entis actionem vel energiam (existentia quippe est primus actus rei) iam indeterminate concipions, quid obstat quominus actionem vel energiam quamdam individum sensu acceptam cognoscamus? Idea autem substantiae adepta, idea quoque accidentis simul consequimur. Ergo idea entis ope iudicii primitivi rebus adnexa, nobis praebet ideam plenam substantiae, que postea interventu abstractionis, fleri potest specifica, abstracta et penerica. Quapropter neque sensistis ideam substantiae denegantime neque subiectivistis eam ex animi activitate, vel eius modificationismi derivantibus, neque iis, qui ingenitam autumant, subscribimus, sel ab applicatione ideae entis malumus eam depromere.

# **ARTICULUS SECUNDUS**

#### ORIGO IDRAG CAUSAR RT EFFECTUS

363.º Tria sunt in idea causae probe seorsim elementa secernente: 1.º actio vel effectus, 2.º agens vel causa, 3.º utriusque nexus relatio. Actionem statim percipimus vix eam utcumque sentimus; quippe facilius nobis est, quam sensu experta illico intellective cipere. Porro actio ens equidem non est, sed qualitas vel quidem ad ens spectans. Ideoque quemadmodum actio sine ente agente " ordine physico non existit, sic in ordine logico actio sine eius similiter non percipitur. Quapropter intellectus, cuius obiectum ! sentialiter est ens, vel aliquid eiusdem, non potest percipere actional habili quin simul intelligat ens vel agens aliquod, ex quo actio prodiit. quemadmodum actio divisa ab agente non existeret, ita neque to ciperetur; quippe cum, ut idem repetamus, obiectum cognitionis il praese ens, vel aliquid ciusdem. Mens igitur percepta actione, necession eius agens perducitur, necessitate, inquam, non subjectiva sed in cins ctiva et ontologica, quippe quae inducatur in agens ab ipsa entis identi hexiste natura. Agens vero quodam veluti ratiocinio detectum vocatur caga

(4) Idem tenet s. Thomas, qui ait ad. solum intellectum pertinere copitionem substantiae a quia eius obiectum est quod quid est, seu ens s. S. LXXVI, VII. Quod aeque ad ideam causae referri debet. Nam causa quies est substantia agens. Ergo et ipsa solo percipitur intellectu, cuius obiesemper est ens. Advertendum mentem in perceptione non statim distinter substantiam et accidentia, sed simui omnia, unico actu complecti, deque autem analysi perceptionis instituta ea invicem distinguere, atque estantiam et accidentia singulatim concipere.

5. Bos cure in Cogne a infos hac hectinis A— cos a adviuse vel intrinseca vel extrinseca est, secundum quod conscientia cerores efficimur a nobis vel aliunde actionem procedere. Causa autem agmita, facillimum postmodum erit, abstractione opitulante, alias sinde educere ideas causarum, specificas nempe et genericas, et gearalissimas.

Constat ergo ideam entis ideae causae aeque ac ideae substantiae riginem dare ut primum sensibus actionibus, vel accidentibus affectis mitur, quia actiones et accidentia sine causa et substantia quibuscum miantur auliatenus percipi possunt propter principium vel legem comitionis enti aut alicui entitati necessario baerentis.

#### ARTICULUS TERTIUS

#### ORIGO IDRAE DEL

364. Duplici ratione potest idea Dei adipisci, a posteriori et a riori, et quidem in utroque casu ope ideae entis.

A posteriori Deus cognoscitur, cum a contingentibus perceptis, a primam causam sublevamur. Ast quomodo rerum perceptarum patingentia innotescit, nisi quia ad ens comparatae, videntur nou percentum quantum ipsum est, perfecte aequare, ideoque haud ens (l'ente) see, sed-de ente participare, idest existentiam non sibi intrinsecam, ad aliunde nactam gerere? Sine hac quippe rerum ad ens ideale comparatione, neutiquam posset earum contingentia cognosci, qua nullo aegotio ad Absolutum perducimur, eiusque ideam acquirimus.

A priori Deum invenimus, in ideam entis reflectendo, quae etsi manutabilis, aeterna, necessaria sit, extra modum tamen existentiae egicae non egreditur (1); atque neque entis plenitudinem, neque consquenter metaphysicam et moralem entis existentiam, vel subsistenium praesefert. Quapropter necesse est ut in ens completum, seu Deum confundatur, tum quia 1.º forma idealis expostulat formam undem eiusdem, cui tamquam principio insideat (demonstratio optomica existentiae divinae) tum 2.º quia vel minima inter Deum et ens

(1) S. Bonaventura, Compend. theol. verit. Lib. II. C XIV, haud profecto mbobscure insinuat, nos per lumen rationis, vel ideam entis in Deum transferri — a Cognoscitur, inquit, Deus naturali cognitione; qua intellectus possibilis ita informatus lumine intellectus agentis, quod est similitudo primae lumes, in hac similitudine cognoscit lumen primum, quod est Deus — . Quid, if giobestiniani, id scirent? ipsi s. Bonaventurae certe irascerentur. Neque content — cognoscere lumen primum idem esse ac Deum intueri — quia hace content deservice intellectus, quod est similitudo tantum primae lumis, atque intellectui possibili et agenti, qui in visione ideali socium nequit associus habere.

ideale posita divisione, haberentur bina immutabilia, bina aeterna, bina necessaria, quod repugnat (1); tum 3.º quia ens ideale non est nisi aeterna rerum intelligibilitas, cui essentialiter opus est mens periter aeterna, in qua recipiatur (demonstratio ideologica existeatiu divinae). Non enim potest esse obiectum aeternum et necessarium absque mente pariter aeterna et necessaria: confluit ergo ems ideale in Deum, ceu radius in solem, vel rivulus in fontem, et ideo dictum est — participatio luminis aeterni —. Hase divinitatis idea vocatur a priori, quia in ipsius consecutione non consulimus experientiam; sel in pura entis idea ingenita immoramur.

#### ARTICULUS QUARTUS .

#### ORIGO IDEARUM, QUAS ELEMENTARES VOCANT

365.º Ideis elementaribus accensentur praesertim ideae veritatis. possibilitatis, universalitatis, necessitatis, immutabilitatis, aliaeque id genus multae; quae cum non sint, nisi totidem elementa ideae entis, vel tot in ipsa idea entis peculiares mentis animadversiones, vocante elementares, atque una cum ipso ente immutabiliter, et implicit menti induntur. Hinc fit ut licet abstractissimae, vulgares tamen sint, scituque facillimae. Diximus quod sint totidem elementa ideae entis; enimvero unitatem, possibilitatem etc. aliaque huiusmodi abetraca concipientes quid cogitamus? Non utique ens aliquod reale, contigens, et subiectivum, ex quo fuerint abstractione discerptae cum terius sint naturae rebus creatis excellentiores; neque ipsum Dess directe. Cogitamus ergo potius ens in universale, cuius sunt element abstracta. Nam inquirenti quid sit veritas, possibilitas, immutabilitas in genere reponimus dotes esse entis alicuius in genere ( d' qualche cosa). Neque fas est ab idea entis supremi, seu Der, has ideas comparari, quià hae saepe ideam Dei antecedunt, neque 🚥 innuunt - Insuper ethnici ideam. Dei ut plurimum depravantes, gram tamen istarum idearum notitiam conservarunt, easque interde Deo detrectarunt, ut qui, Deos oriri, mutari, irasci, arbitrabants.

t

<sup>(4)</sup> Ens ideale perfecta et non interrupta, ut ita loquar, continuitate à Deum resolvi, non aliqua intuitione cernimus, sed ratiocinio deducimus. Repter quippe nimiam luminis divini modicitatem mens non ita erigitur, et al Dei intuitionem perveniat. Impeditur enim arctissimis propriae cognitical limitibus, qui eum terminos intuitioni circumponaut, menti quodammodo interes intuitioni circumponaut, menti quodammodo interes intuitioni circumponaut, menti quodammodo interes intuitioni circumponaut, numi proveniens, non est nisi subiscitura, vel distincțio menti intuesti terma apparens, quae illusio, dictante ratiocinio integrante, emendatur.

Item s. Augustinus evidenter docet a eas nos in quadam luce interiori (in idea entis) videre » (1). Demum atheus, qui Dei existentiam impetere conatur, ideas eiusmodi certe non reiicit, imo easdem adhibet, ut ostendat non dari ens infinitum, necessarium, aeternum, immutabile etc. Ergo cognitio istarum idearum notitiam Dei necessario et evidenter antecedit.

Ideas étiam veritatis, iustitise et pulchritudinis ab idea entis profuere obvium est, sunt enim eadem entis idea ex ea parte, qua vel rérum exemplar (veritas) vel regulam morum (lex moralis) vel ordinem rerum (pulchritudo) patefacit. Sed de his suo loco data opera disputabitur.

#### CAPUT DECIMUM

ORIGO IDEARUM, QUAS MATERIATAS, AUT NON-PURAS APPELLANT

#### ARTICULUS PRIMUS

#### ORIGO IDEARUM SUBSTANTIAE CORPOREAE ET SPIRITUALIS

366.º Ideae materiatae, vel non-purae, aut etiam a posteriori ae dicuntur, quibus praeter formam intelligibilem, sensatio ceu maeria cognitionis superadditur; ideoque duplici constat elemento, foreali, et empirico. Huius generis sunt ideae spirituum, corporum am nostri, quam externorum, quae nonnisi post receptam sensatio-em percipiuntur. Harum autem idearum nulla difficultate explicatur rigo, si quae iam pluries de iudicio primitivo exposita, huc revo-entur. Nihilominus, ut nil hac super re relinquatur ambiguum, maedam adiungemus.

367. De perceptione corporum externorum hic primum acturi duo bementa in sensatione necesse est secernere, subiectivum et extrambiectivum. Primum est ipsa animi affectio suavis aut molesta, quae de plane constituit, quod sensatio proprie dici solet. Secundum vero se passio, quam anima in sensatione a corporibus experitur, quae deo vocatur extra-subiectiva, aut perceptio sensitiva, eo quod ad aliquid extra subiectum positum referatur, pone ad vim vel agens extraum, reale, extensum, multiplex, quod utpote sensationis causam stingit. Si enim sensatio respectu nostri est passio, respectu corpois externi est actio (2). Quibus accurate, subtiliterque invicem di-

<sup>(4)</sup> De lib. arb. 11, VII, XII.

<sup>(2)</sup> Inepte ergo cum Condillaco aut Berkeleyo corpus definitur — sensatiomm complexes — aut cum Cartesio — eius essentia in extensione ponitur —,

stinctis, consequitur ideam entis elemento sensationis extra-subiectivo, seu passioni applicari, atque huiusmodi applicatione mediante, correspondentem actionem, simulque agens equidem extensum, idest corpus percipi. Extensio quippe modus est sensationis corporese, quae licet simplex in se, in spatio tamen extra subjectum expanditur neque igitur amplius quomodo anima extra seipsam, pene dicerem. ad corpora percipienda porrigatur, quaestio est. Nam hoc ipso constat sensationem minime meram esse animae affectionem, doloren scilicet aut voluptatem, atque undequaque subjectivam, vel solis sabiectivis, si ita loqui sas est, cancellis inclusam, ideirco nullam postulare causam externam agentem, extensam, corpoream, seu carere extra - subjectivitate. Hinc iam solvitur illud solemne idealistarum agumentum: - sensationes odoris, coloris, saporis etc. tot sunt subjectivae animae affectiones, ergo et sensationes soliditatis extensionis etc. - Resp. neg. antec. sensationes odoris, coloris etc. duo etiam elementa complectuntur, subiectivum, idest analogam animae modificationem, et extra-subjectivum, etsi elementum extra-subjectivum, seu actio confuse tantum apprehendatur propter particularum corporearum tenuitatem, et qualitatem ac velocitatem impressionis. Ecquis non advertit aliud esse vim in organa olfactus, gustus etc. agentem, aliud modificationem animae inde consequentem? Quaeris enim sensatio, nedum uti diximus, est passio animae, sed actio vel terminus actionis externae.

Id clarius patet ex natura ipsius sensitivitatis corporeae; cuius terminus ipsi arctissime coniunctus est extensio. Ergo quaelibet sensatio extensionem vel corpus vi extensa praeditum supponit, ut ver ipsa dici possit, modificatio sensus fundamentalis, corporei; quia sicuti ablata extensione protinus sensus animalis dissolvitur et perit; ita nulla, corpore haud immutato, oritur pariter sensatio. Elementum ergo extra-subiectivum sensationis ille merito foret pons communicationis inter animam et mundum externum tandiu frustra conquisitus. Ex dictis pulcherrimum fluit corollarium. Enimvero si quavis externa sensatione duo semper concurrunt, patiens et agens, principium sensitivum nimirum et corpus, consequitur, neque principio sensitivo posse perfecte cognosci, et definiri; idcirco haec magis affinia esse, arctioremque habere relationem, quam psychologi suspicantur.

368.º Idipsum est ferme dicendum de idea corporis nostri. Deplici etiam modo ipsum sentiri, subiective, nempe per experientias

vel cum Leirnitio — nostra organa minime modificari aestimatur —. Hisee esis definitionibus corporis deficit activitas vel agens, quod elementum extrasabiativum gignit, quo aubiato, idealismum irreparabiliter impenderet.

internam, qua ceu nostrum, vel consensitivum, animaeque conjunctum, atque ah aliis distinctum experimur, et extra-subjective, vel per experientiam externam, organis externis utentes, ipsum tamquam sensibile et externum ad instar caeterorum corporum conspicimus et tangimus. In utroque casu sensatio binis iam dictis iterum constat elementis, subjectivo et extra-subjectivo, quorum postremo ideam entis copulando, perceptionem corporis nostri obtinemus. Paucis, quidquid sensu interno aut externo, sive quae spiritus, sive quae corporum sunt sentiamus, nulla amplius, theoriam iudicii primitivi recte edoctis, erit difficultas explicandae idearum originis, atque inde spirituum ac corporum ideis haurientis. Quia si sensatio externa in extensionem sese effundens, causae extensae (cuius actio est) inferendae occasionem menti porrigit (1), sic sensatio interna subiecto simplici, indivisibili adhaerens, simplicitatem quoque ac spiritualitatem subjecti, seu animae, a qua passiones et actiones expertae dependent, ostendit. Qua in re notandum est animam relate ad sensationes externas esse tantum subjectum; relate vero ad sensationes internas esse subjectum simul et causam.

#### ARTICULUS SECUNDUS

#### ORIGO IDEAR MOTUS, TEMPORIS, RT SPATII

- 369. Post hactenus discussa de origine idearum (2), onus fortasse haudamplius nobis esset originem idearum motus, temporis et spatii
- (4) Quare hic eluditur dubium Hume, Berkeley, aliorumque idealistarum dicentium non posse corporum existentiam demonstrari, propterea quia qualitates sensibiles tot sunt animae sensationes, vel fortasse Deus, aut spiritus quidam incognitus, qui sensus nostros instar verorum corporum afficit. Ast contra: si passio est elementum sensationis extra-subiectivum, per organa affecta expansum atque limitatum; ergo neque sola est animae interior affectio, neque a Deo, vel ab aliqua spirituali substantia impressa, eoque magis, quod praeter sensationem externam etiam internam habeamus, quam ab illa constanter distinguimas. Cum vero in ipsa ideae entis applicatione, res uti sunt cognoscantur, patet elementum extra-subjectivum tamquam signum corporis externi esse, atque materiam ideae corporis praebere. Si quippe actic certe ab ipsis corporibus elicitur mens etiam certe propter legem obiectivam entis non potest eam absque ente, cui refertur, cognoscere.
- (2) Etiam experientia interna hasce possumus notiones motus, temporis et spatii abstractas comparare, licet difficilius. Nam 4.º sublectivam nobis inesse facultatem locomotrioem conscientia testatur: 2.º quaelibet actio aut passio animae secum pariter suum habet tempus coniunctum: 3.º spatium demum vel extensio modus est sensus fundamentalis animalis corpore extenso affusi.

expresse demonstrare: hace equidem una cum ipsis corporibus, quibuscum existenti. percipiuntur: nam sensationes utpote indubia corporum existentiae indicia ita comparatae sunt. ut modis existentiae corporum conformes existant: quia unumquodque ens eo modo quo est, in organa operatur. Quamobrem si corpora moventur, si in agendo aut in existendo perdurant, si extensione dilatantur, palam erit cuique hace adiuncta eadem sensatione sentiri, atque intellectu simul percipi. Difficultas ea cognoscendi, et quidem maxima adfuioset, si nullimode origo ideae substantiae et causae rerum sensibilium innotescere potuisset, qua contra semel explicata, ut supra dinaerumus, etiam origo idearum praefatarum inde sponte sua descendit.

370. Verum ut de motus idea in primis aliquid dicamus, notum est motum posse etiam dupliciter percipi; 1.° subiective, quatenus referente sensu intimo percipimus animam in corpore operantem, atque huc illucque in spatio corpus transferentem, quin tamen effectus motus extrinsecos videamus: hic dicitur motus activus, culus videlicet nos causa locomotoria sumus (1). 2.º extra-subiective, quatenus ope organorum externas sive corporis nostri, sive aliorum conspicimus motiones, translationes, rotationes etc. Id est, quod motus passivus nuncupatur (2). Utrumque motum autem una cum substantia sese movente aut mota iudicio primitivo compercipi exploratum sane est. Sin autem motum mente retineas, caeteris quae corporis sunt ab ipso detractis, tunc ideam abstractam motus indefiniti, puri et continui tibi relinquetur contemplanda, quae profecto sine idea possibilitatis consequi nequit, qua corpus aliquod possibile continuo et indefinite moveri cogitamus.

Praeterea ut quantum entis idea, vel ens possibile in hanc metus ideam influat, cognoscatur, est sedulo hic animadvertendum, motam abstracte conceptum, continuum, vel sine ulla locorum successione, apparere, quamquam immerito, cum motus ex uno sit successiva in viciniorem locum translatio. Motus ergo videtur continuus non qui est reipsa sed quia ope entis possibilis, vel ideae entis, concipimus possibile esse, ut in quovis loci puncto aeque incipiat motus, simulque ibidem cesset. Ratio autem cur nobis motus appareat continuus, idest sine successione, ex eo eruitur, quod exilissima nequeamus oculis vel opticis instrumentis adnotare spatii intervalla.

<sup>(1)</sup> Subjective etiam nos motum passivum percipimus, ut cum, accepta sensatione, organa sentimus aliena actione perculsa, atque exagitata.

<sup>(2)</sup> Motum corporis nostri activum esse, idest ab anima preductim subjective tantum constat, non vero extra-subjective; hoc est non organis extersis, sed intimo sensu experimur, animam tales in corpore motus edere.

Porro haec cuiuslibet spatii puncti indifferentia ad initium, finemque motus suscipiendum nobis praebet ideam continuitatis abstractae, quae tamen idea confusa est, atque elabitur statim ac advertimus, eiusmodi spatii puncta ut ut sibi invicem fingantur proxima, veram numquam efficere continuitatem, eoque magis, quod continuitas successiva numerum exposcat infinitum quod sane absurdum est.

371.º Ideae temporis nunc est origo quaerenda. Tempus generaum sumptum non est nisi successiva duratio. Porro ex quavis actione subjectiva vel extra-subjectiva, seu interna vel externa, bina, quibus idea temporis conficitur, elementa, duratio scilicet et successio facile ernuntur. Habent enim singulae actiones limites duos, intensitatem et durationem determinatam, quibus ab ipsis actionibus abstractis. ino evadunt entia mentalia quae cum jugiter augeri fingantur, ideam iurationis successivae, indefinitae et purae, vel temporis efformant (1). Kadem ergo actionis perceptione tempus tamquam in concreto quoque percipitur, cuius idea fit abstracta, cum actionem quamdam veluti possibilem, et quidem iterabilem consideramus, quae tempus indefisitum exhibet. Sin autem pobis imaginamur duratione semper breviorem singulis temporis momentis fieri, indefinita obtinebitur temporis divisibilitas. Demum cum cogitamus possibilitatem actionis cuiudam singulis durationis instantibus caeptae et absolutae vel compleac, temporis continuitas exurget, quae uti continuus motus, phaelomenica tantum est, atque absurda tum quia iterum daretur numeus infinitus, tum quia quidquid evenit, distinctis semper instantious fit, ideirco momenta utcumque brevia et vicinissima censeantur, remper distracta sunt.

Atque hinc quid sit temporis mensura liquido innotescit. Praegrandis, visibilis, constans et aequabilis actio, puta motus apparens solis, vel siderum, aliis comparata actionibus vocatur mensura temporis, cuius anni, menses, dies etc. totidem sunt ingentis huiusce actionis partes, vel divisiones. Quapropter tempus ipsis inest rebus, atque ex earum actionibus successivis efformatur.

372.° Superest demum idea spatii, quae aeque ac idea temporis et motus, eadem corporum perceptione primo acquiritur. Deinde, agente abstractione, spatium in abstracto consideratur, ex quo fit dea abstracta spatii puri, illimitati etc. Spatium hoc modo conceptum nterminabile est, immensurabile et continuum. Interminabilitas et

<sup>(4)</sup> Ex hactenus dictis, idea temporis a posteriori est, non a priori: ita similiter idea spatii et motus. Hallucinatur ergo Kant, qui hasce ideas, ingenitas formas esse, ideoque a priori, tuetur. Angelicus Doctor ex conversione intellectus super phantasmata repetit ideam temporis, quae idea compositioni et divisioni intellectus adiungitur.

incommensurabilitas spatii aliud non sunt, quam possibilitas concipiendi extensionem corporis nostri, aut locum quo consistimus indfinite ac successive iteratum iri. quod sine idea possibilitatis. seu ida entis fieri certe non poterit. Continuitas itaque est iterum possibiitas, quod corpus in quovis cuiusdam determinati spatii puncto sit ulla interruptione existat, tametsi haec omnia puncta ad perfecta continuitatem redigi nequeant. Ideirco si qua concipitur in socio continuitas, haec phaenomenica iterum est, atque ratiocinio emente tur, quia numerum etiam requirit infinitum, quod sane nefas et dici. Si agatur autem de continuitate corporis nostri, haec est = per sibilitas referendi sensum animalem cuivis corporis puncto assignatili = . Continuitas potest esse vel illimitata, si ad omne spatium exter ditur, vel limitata, si ad aliquod continuum, sed limitatum soatius compescitur, pone, si ad aream quinque, decem, viginti pedus. Haec spatii limitatio indefinite semper restricta, indefinitam snatiië visibilitatem pracbet. Verum huiusmodi spatii continui divisio nones ita accipienda quasi continuum in partes infinite dividatur, sed qui est infinite limitabile; continuum enim qua tale partes dividendaser cludit. vel si quodammodo divisibile dicatur, non equidem in sessi composito est intelligendum, quia continuum et divisibile invices pugnant, sed in sensu diviso. Quare divisibilitas spatii est = posibilitas indefinite limitationem cuiusdam spatii magis magisque restin gendi = . Huc recidit illa Aquinatis sententia e continuum infinits partes in potentia, nullam habere in actu ».

Spatium tamen, cuius hactenus ideam explicavimus, planum vi superficiale tantum est, atque solo tactu perceptum, cui si metes addas, quo circumquaque corporis metitur superficies, spatium selidum, idest triplici constitutum dimensione, obtinebis.

#### CAPUT UNDECIMUM

## THEORIA IDEOGONICA HACTENUS CONCINNATA DEPENDITER A NONNULLIS CENSURIS ET NOTIS IPEI IMPAGTIS

373.º Errores, quos in praefata theoria quidam nuperrimi philesophi se detexisse iactant, sunt sensismus, subiectivismus, criticismus, rationalismus theologicus, pantheismus, idealismus, nominelismus etc. etc. etc. etc. etc.

His omnibus illud in primis opponi iure deberet adagium: - qui nimis probat. nihil probat -.

374. Quam immerito tantorum theoria nostra insimuletur erron, non est quod multis probemus, si enim vel uno tantum er fictis ipsa scateret erroribus, iam impossibile foret caeteros si gulariter sumptos potissimum quoque redolere. Aliud siquidem est sensismus, aliud subiectivismus, etc. quorum errorum differentia fit, ut invicem distinguantur philosophorum systemata, atque in distinctas classes dividantur. Quomodo ergo fieri potest, ut allata theoria omnibus erroribus directe, immediate, et quidem ex professo faveat? Id solum dubii evidentissimum iam ostenderet tam magnos, tamque perniciosos errores plane vel ignorantia, vel, quod fortasse verius est, invidorum vafritie confictos atque obtrusos esse ad immortalis Auctoris famam nomenque famosum, et omni laude maius conviciose lacessendum. Iamvero ut pauca dicamus de ipsorum tricis. sit:

- 1.º Theoria nostra ideogonica non favet sensismo. Ad ipsos appellamus adversarios, ut aliud nobis systema indicent, in quo 1.º tam crebro, tam sedulo, tam naviter, tam exacte, tam profunde, tam perfecte et undique distinguatur mens a sensu, idea a sensatione, perceptio sensitiva a perceptione intellectiva, forma cognitionis ab eius materia, terminus sensuum ab obiecto intellectus: 2.º atque adeo clare et constanter quid census quidve intellectus afferat cognitioni efformandae, quae sint iudicii primitivi elementa declaretur. 3.º Ab ipsis demum etiam adversariis percontamur, ut aliud prodant systema, quod radicitus sensismum convellat, uti ipsum nostra convulsit theoria. Id negare idem est ac lucem meridianam se non videre pertinaciter adhuc clamare, aut desipere.
- 2.º Non favet subiectivismo. Hanc subiectivismi suspicionem tollunt tot illa loca, ubi continuis, iteratis, et ad nauseam usque refricatis verbis, obiectivitas statuitur idearum atque earum a spiritu cogitante opposita natura; 2.º tam frequens theoria potentiarum intellectus quae eminenter obiectivae nuncupantur, id est in obiectum distinctum atque aeternum semper intentae; 3.º distinctio perceptionis proprii ego ab eius sensu (dal suo sentimento); 4.º confutatio ex professo instituta contra Reid, Leibnitz, Galluppi, aliosque praecipuos subiectivistas; 5.º descriptio errorum nefandorum, quibus nostra tabescit aetas ex subiectivismo proficiscentium; 6.º accurata descriptio synthesismi intellectivi, cui subiectum et obiectum distinctum, mutuo tamen coniunctum opus est: 7.º demum praecipuus mostrae theoriae finis est, subiectivismum nunc praecipue grassantem profligare in omnibus suis formis.
- 3.º Non favet criticismo 1.º sive quod in validicribus eius fautoribus Kant, Fichte, etc. directe et iugiter ipsum impugnet; 2.º sive quod ad ultimas usque eius radices extremas, quo nullum hucusque systema pervenit, sese constanter, enixeque provehat, atque suffodiat; 3.º sive quod proficiscatur ab ipsa veritate intuitiva, suprema, indemonstrabili, obiectiva, seu idea entis, quae observari quidem potest, haud tamen in dubium vocari, aut per alium superiorem de-

monstrari, cum praeter ipsam nullum supersit principium demonstrationis, ideoque uti infallibilem esse accipiendam: 4.° sive quod in sensatione elementum extra-subiectivum distinxerit, ideirco et agess externum, a quo procedit, quod sane adversatur criticismo nullan sensationibus fidem adhibenti; 5.° sive quod unicam tantum, eamque obiectivam posuerit formam intelligentiae, quod iterum repugas formis subiectivis et multiplicibus criticismi.

- 4.° Non favet rationalismo Nam 1.° praeter formam idealementis, duas alias formas profitetur, realitatis et moralitatis, qubes eas in se ens complectitur veritates, quas sola non apprehendit ratio, atque earum sibi ratiocinio innixa comparat ideam negativam, vel invenit reapse quidem existere, quin modum existendi intueatur. Ast quot non afferuntur argumenta contra visionema naturalem eatis completi vel absoluti, nempe Dei? 2.° nonne, quibus undique limitibus ratio circumscripta sit, data opera ostensum est? 3.° et quas de distinctione inter lumen rationis, gratiae et gloriae dicta sun, hanc non expellunt rationalismi censuram? 4.° quoad triplicem eatis formam nonne similiter cautum est, ne cum tribus personis divisis commiscerentur? Si haec nondum sufficiunt rationalismi suspiciosi refellendae, quid sit ulterius addendum prorsus amplius nescimus.
- 5.º Non favet pantheismo Enimvero 1.º omnino pantheism subvertendo validissimum argumentum derivatur ex distinctione erdinis idealis ab ordine reali, vel entis idealis ab ente reali, quoru confusio execrandum genuit pantheismum spinozisticum, aliaque per theismi systemata. Atqui haec tam necessaria distinctio nonne cer ties milliesque, imo ubique recurrit in nostra theoria cuius praecipuum caput est ac fundamentum? nonne perpetim inculcat ens ideal aeternum, immutabile, necessarium esse; ens autem reale sive carporeum, sive spirituale, contrariis plane donari characteribus? 2.º 0# nibus quidem rebus ideam entis univoce tribuit, sed non quateas essentiam completam entis (l'ente), sed quatenus dumtaxat existetiam significat, cum perspectissimum sit res in esse, vel in exister do plane omnes convenire. 3.º Quomodo ergo pantheismo patrociat tur, si ideam, quam de Deo ope rationis habemus, tantum negativam esse ad ravim usque praedicat? idest Deum esse, quidem scire; quomodo autem sit, nos plane latere? quid quod? Nonce & ipse Malebranche, Cousin, Gioberti, pantheismi suspecti, aliique refutantur? 4.º Etiam methodus analytica constanter adhibita non mi nus directe opponitur pantheismo, cuius fautores synthesim magis # ctantur, ut omnia simul creata et divina commisceant?
- 6.º Non favet idealismo 1.º quia saepissime monetur non equident formam idealitatis entis, sed ens ipsum sensationibus applicari, dicatur lapis, equus, arbor idealis, sed magis k-

pis etc. subsistit. Numquid cum idea v. g. hominis ducti, viso hominis quodam, dicimus: — en homo idealis —? sed qua de causa? quia mom idealitatem; sed essentiam hominis in homine viso sub forma realitatis occurrente, affirmamus (1). 2.º Quoties non probatur ideam ematis secresim a sensibus perspectam ex se imparem esse existentiae reali agnoscendae, ideoque egere materia, idest sensationibus, quibus ipsa ceu forma adnectatur? Nonne in hunc finem diligenter fuit elementum extrasubiectivum conquisitum, ne diceretur ideam entis subsiscetivis et plane internis animi affectionibus adiungi? Alterum nobis adversarii exhibeant philosophum, qui in ipsa sensatione invenerit perceptionem sensitivam, vel partem sensationis extra-subiectivam, qua spiritus et mundus externus, ut sic dicam, osculantur, atque nectuntur. Idealismi ergo nota nonnisi calumnia est, et impudens malignantium commentum.

7.º Non favet nominalismo — 1.º Non equidem videmus quomodo natura aeterna, immutabilis, universalis, infinita idearum adeo firmiter, constanter, ac toties confirmata possit cum nominibus, aut prolatis, et evanidi aeris expiratione confectis conciliari. 2.º Nostram theoriam nominalismo omnino adversari ex eo etiam constat, quod bius principia nominalismum in suis rationibus protriverit. 3.º Et quae de distinctione inter ideam, verbum mentis, et verbum oris disputata fuerunt, nonne apertissime declarant aliud ideam esse, aliud nomen ext vocabulum?

8.º Non favet scepticismo — Tum 1.º quia tota theoria in idea entis veluti in prima, clarissima, indemonstrabili, et immutabili veritate insistit: 2.º tum quia ex ipsa sedula analysi, et invicto ratiocinio praecipua deduxit rationis principia, atque in ipsa omnium iudiciorum detexit originem obiectivam et immutabilem: 3.º tum quia clare distincta fuit cognitio reflexa, cui solum potest error irrepere, cognitione directa falli nescia: 4.º tum quia certitudo tam intuitio-nis primigeniae entis, quam iudicii primitivi affirmantis rerum subsistentiam extra aleam dubitationis posita fuit: 6.º tum quia demum apposita disputatione cum scepticis congreditur, ut clarius etiam in logica videbitur.

375.° Superest ergo ut adversarii malitiam, furoremque, quo exardescunt, tandem deponant, lucem veritatis aspicere haudamplius recusent, praeiudiciis, falsisque, quibus sane nostra theoria non favet, valedicant opinionibus, atque aliquando cognoscant philosophiam veram et indubiam, tamdiu obsoletam et obliteratam, nunc denuo, Deo clante, reviviscere, eamque propterea alacriter esse sequendam, si po-

<sup>(1)</sup> Similiter neque universalitas, neque aeternitas, neque immutabilitas etc. Ideae rebus perceptis tribuuntur, sed essentia rei idea inclusa.

steritatis convicia et reprobationes declinate avent. Veniet enim tempus, neque tam procul abest, quo philosophi obstupescent, aliquando quosdam extitisse lucifugos, qui adeo clarum, solidum et mirandum systema in dubium verterint; quemadmodum et nos magnopere admiramur; philosophos quosdam viguisse, qui sensismum excogitaverint et defenderint, quia nimis-eius nobis patet absurditas; atque etiam niramur, quod systema coeleste Copernici, et Galilei, quondam furit damnatum, et irrisum. Iunctis-ergo viribus opus tam ingens, et perutile prosequatur, ne diutius a nobis vera philosophia, tamdiu enlata, procul adhuc a nobis peregrinetur. Iam hora quippe est de somno surgere, et in luce veritatis philosophiae oculos mentis recreare.

## PROTOLOGIAE PARS QUARTA

LOGICA

#### **PRAEFATIO**

I.

LOCUS, QUO INTER SCIENTIAS PHILOSOPHICAS
LOGICA CONSISTAT, STATUITUR

376.º Novum equidem, ac plane insolens quamplurimis videtur. quod sero nimis atque post ideologiam tantummodo, logicae, iam pridem ac ab omnibus fere philosophiae cultoribus veluti scientiarum ianuae hactenus habitae, hunc in ordine geneologico scientiarum adsignemus locum. Nonne haec haudamplius ea logica est, dicent, sapientum culusque aetatis tantis cumulata praeconlis, supremae studiis philosophicis praeludendis, provehendisque necessitatis aestimata, atque ceu ars artium, disciplina disciplinarum, clavis philosophiae cunctis scientiis addiscendis suffragio universali praefanda? Cur ergo more pedissequae cogitur a neotericis philosophis ideologiae famulari? Verum qui adeo huiusmodi logicae posterioritatem ac ingentem jacturam deplorant ex iis profecto, inter quos eminent sensistae, sunt, qui ideas aut temere, aut inscite propellentes, ac divinam earum nescientes naturam, a logica, propter verae ideologiae deficientiam, primo philosophari coacti sunt, perinde atque logica, ideologia ipsi erepta. firma adhuc et incolumis superesset (1).

Quanto hi scioli errore laborant, quantaque dementia nemo sane non novit, qui vel primioribus labiis optimam philosophiam gustaverit. Plato, qui identidem logicam videtur ontologiae aequiparare, haud

<sup>(4)</sup> Peripatetici prae caeteris, logicam sine accuratis ac solidis ideologiae praenotionibus, etiam coluerunt, quia nullibi tot Aristotelis operum habetur theoria vel systema stricte ideologicum ab allis doctrinis distinctum, cum mos fuerit Aristoteli ideas haud in seipsis, sed vel rebus, vel vocabulis adnexas contemplare, uti se gerunt sensistae; ideoque aut numquam, aut raptim Aristoteles in regnum ideale suspexit, etsi discipulus fuerit Platonis tam lucida mentis acie mandum idearum speculantis, ut gloriam adeptus sit philosophi christiani inter gentiles.

tanti erroris hae in re incusandus foret, quanti sensistae eiusmodi, eo quia Plato eatenus logicam outologiae aequavit, quatenus ideis atternis eam ceu propriis cardinibus etiam insidere ac verti conspetit, quibus subtractis, nedum fatiscat, ast funditus corruat necesse est. Re quidem vera, cum logica eo necessario spectet, ut humanam cegitationem liberam et reflexam in veritatem dirigat, num hoc ipo non constat antequam logica aggrediatur tractatio, cognitionis naturam, atque briginem fore recte praenoscendam, idque eo magis, quel regula cognitionis dirigendae, atque ipsa veritas, in quam mens isgi irruit conatu, aliud non sit quam idea, sicut ad evidentiam tenus in ideogonia probatum est, atque ipse nobis popellus confirmat? Nullmergo damnum est logicae pertimescendum, quod ideologiae submittatur, quinimo ex praeeunte ideologia inconcussum fundamentum ipsi supponitur, cui insistens nullo impetu concuti amplius poterit. Vid. Proleg. Cap. VIII.

Id adeo clarum est, ut pervicacissimi, vel obtusissimi censeante,

qui nobis ideologiae primatum detrectant.

377. Atque hinc logicae ab ideologia iam evidenter discrimen emergit. Etenim ideologia est scientia de idea entis , in quantum mirum medium est intelligibile rebus cognoscendis; logica vero est scientia de cadem idea entis utpote regula ac norma ipsius contionis, ne a vero in variis suis operationibus desciscat (1). Quinam autem scientia quaelibet cuiusdam principii organica evolutivocatur, hinc sicuti ideologia ex recta et perspicua ideae entis alum omnium idearum ex idea entis generationis notitia componitur; in similiter ex plena cognitione ideae entis ceu veritatis supremae, citeriique summi, necnon originis aliarum regularum inde deductarum, logica pariter conficitur.

II.

#### LOGICAR NATURA ATQUE ORIGO

378, Logica, ut diximus, humanae cognitionis directioni pradei tur. Porro non cuivis cognitioni, aut rationis operationi moderanta facta est. Sunt enim quaedam potentiae cognoscitivae ita constituta et directae, ut a veritate nullatenus abscedant, neque unquam fallatur. Haiusmodi naturae est intellectus purus, qui ideas tantum, nello immixto iudicio intuetur, et ipsa ratio cum sensibilia percipit. Ideiro tam cognitio intuitiva idearum, quam perceptio intellectiva realium,

<sup>(4) «</sup> Sine hac arte (logica) quemvis arbitramur a vero abduci fallique poste » Cic. de fin. c. XXI. ad Brut. c. XLI.

ex quibus cognitio directa et spontanea efflorescit, sunt aeque erroris semper expertes, neque propterea regimini logicae subiacent, quin potius logicae criteria et regulas cogitationibus moderandis suppeditant. Nibilominus cum praeter basce facultates cognoscitivas infallibiles, reflexio quoque supersit, cum innumeris aliis facultatibus ex ipsa manantibus, quae utpote voluntati magis, quam naturae subiectae interdum hallucinantur, nosque in errorem pertrahunt, ideo iis in verum ferendis logica inservit.

379. Quamobrem logica, quam sumus tradituri, definiri congruenter potest — scientia artis bene reflectendi —, vel, — scientia reflexionis in verum promovendae —. Cum autem reflexio iudiciis ac ratiociniis exerceatur, nil obstat quominus logica iterum definiatur, — scientia recte iudicandi et ratiocinandi —. Hae sunt generales logicae definitiones, verbis non re mutuo discrepantes.

380. Cave tamen summopere ne logicam pro psychologia, vel ideologia usurpes, eo quod in reflexione versari audieris. Nam in eo ab utraque discriminatur, quod exercitium, vel usum reflexionis ipsa consideret, non eius originem vel obiectum, quorum primum ad psychologiam, secundum ad ideologiam pertinet. Idem esto et circa ratiocinium, cuius actum idest ratiocinationem (il ragionamento) logica dumtaxat exponit. Ratiocinari autem dicimur, si ratione utimur: ast usus rationis in entis applicatione consistit quia ratio vocatur facultas applicandi ens ideale vel ipsi enti, vel ideis cognitis, vel rebus parcipiendis ... Ergo ratiocinari idem est quod applicare ens ideale. Ratiocinatio vere est codinatus mentalium operationum complexus a aliquem finem, puta, in demonstrationem veritatis cuiusdam spectantium ... Quae quidem demonstratio recte procedit, si entis applicationes, ut opus est, fiant.

381.º Praeterea aliud est scientia logica, aliud ars logica, uti ex ogicae definitione compertum est, quae dicitur = scientia artis bene reflectendi = . Hac enim definitione apertissime ostenditur artem logicam praeire logicae qua scientiae. Quandoquidem non scientia, sed natura ducti homines rectum reflectendi modum in primis didicerunt, atque partim mentis acumine, partim experientia et consuctudine ita ruidam in recte reflectendo et ratiocinando excelluerunt ut se artem mentis acumine, partim experienti. Hace est logica naturalis (1), quae in omnibus hominibus plus minusve reperitur, eaque

<sup>(1)</sup> Ad logicam naturalem etiam special, illa dispositio asu aptitudo mentis ad recto reflectendum, quae dispositio in facultatibus primitivis mentis sita ast, quaeque propteres era logica adhuc nequit nuncupari, sed praeparatio ad urbam logicam. Quare tria sunt attente distinguenda, 1.º dispositio logica; 3.º ara logica; 3.º scientia logica. Prima sola natura acquiritur, secunda na-



etiam iuvenes scholis nondum assneti utuntur. Exinde porro factum est, ut quidam mente perspicaciores apprime et diligenter principia ac leges naturales artis reflectendi animadvertentes, in systema rik dispositum eas ordinaverint, seu id effecerint, quod logica philosophica aut scientifica appellatur, quae aliud non est, quam systema principiorum et regularum, quibus ratio ad bene reflectendum, priocinandumque in quavis disciplina instruitur. En quomodo capet invaluit scientia logica, in quam incumbimus. Caepit nimiruma animadversione super artem logicam, cuius normis, principiis et regulis simul ordinate collectis, aliisque de industria inventis, scienti de arte logica confecta est, qua nostri instituuntur adolescentuli.

382.º Neque arduum nimis humanae naturae observatoribus is discernere an ratiocinia, quae examinanda susceperant, vera an issuerint. Ipsis enim praesto erat idea entis, quae est criterium vertatis ratiociniorum, ex quibus ea vera sunt, quibus idea entis legius applicatur, ea autem falsa, quibus legitima deest entis applicatio. Is lumine rationis igitur cuique notissimo, vel ex idea entis id haurbantur nedum quo recte ratiocinarentur, sed etiam quo cognoscent verum an falsum ratiocinium factum fuerit. Veritas enim — testistium perhibet de seipsa —

383.º Haec de scientiae logicae natura et origine nobis necessivimos praefanda erant, eo quod nullibi sat clare haec discipulis emmus explanata, indeque contigisse, ut alumni, logicae studio im elapso, nesciant tamen originem et naturam logicae sive qua atis. sive qua scientiae (1). Ast, quaeso, quamdiu adolescentuli a un scientia, cui tantopere ipsa impellente natura, ingenitaque curiositat. animique desiderio inhiant, prohibentur? Ingemiscit societas, tristar religio, et iam universa fatiscit scientia theologica, propterea qual

tura experientia et exercitio; tertia studio et praeceptis logicalibus. Logo ex graeco nomine adiectivo — rationalis — derivatur, cui nomine substativo — scientia vel ars — subintellecto, substantivo etiam sumpta est.

(4) Inter dialecticam et logicam hoo interest, quod dielectica sit = scietia artis ratiocinandi voeabulis aliisque siguis expressae ==: logica auten = scienția artis ratiocinandi, nulla de vocabulis facta mentione == Breviter, se lectica est, ipsa logica quatenus, verbis promitur et exercetur. Apud Aristelem dialectica modo est = ars probabiliter în utramque partem disserendi = modo pro, scienția usurpatur, quae în necessariis etiam versatur. Plato abis quam requirebatur dialecticam sustulit propter idearum excellențiam, quibsi logica fundatur; ast idese haud immediatum objectum logicae, sed instrumentum et medium sunt: praestanția autem aciențiae ex natura sui objecti dependente modium sunt instrumentis. Quatenus autem logica veritatem vortunime involutam, sed puram et formalem respicit, ideo meruit ab Asterial propulation propulati = scienția veritatis = contr. Acc. III, 29.

iuvenibus spei optimae, et valentis ingenii vera philosophia crudeliter denegetur, atque magistrorum vel imperitia, vel nequitia innumeris interea imbuantur erroribus, vel saltem nugis nullius momenti, quae intellectum nascentem depravant, enervant et evirant.

III.

#### QUANTA SIT LOGICAE NECESSITAS DECLARATUR

384.º Si homo mente donaretur sagacissima et infallibili, ipsi epus sane non foret logica disciplina, qua in tantum ei utendum est, in quantum est capax erroris. Hunc autem saepe sane numero offendit, quia praeter intelligentiam et sensum animalem etiam facultatibus activis, seu libero arbitrio componitur, cuius pravitas, et ad malum, suasque passiones blandiendas inclinatio, in actus rationis multum influit, quos modo retrahit a vero, modo in falsum coniicit. Quamobrem si libero arbitrio refraenando ethica occurrit, ita rationis deviationibus et erroribus tollendis, aut impediendis, logica opitulatur. Hae binae scientiae ad hominem perficiendum concurrunt, ethica voluntatem in bonum, logica vero rationem in verum dirigens.

385.° Logicae necessitas eo maior est, quo in errorem lapsus facilior, uti in scientiis colendis contingit, quarum veritas et falsitas ex usu bonae aut malae logicae unice dependet. Quod videtur historia comprobatum. Scientiae enim semper penes illas nationes floruerunt, quibus maxima erat logicae cultura, atque aestimatio. Hacc est ratio praecipua, cur scientiae uberius incrementum in occidente, quam in oriente obtinuerint. Ex Italis enim saeculo ante Christum natum quinto, primum opus dialecticum Zenonis (1) in Graeciam migrasse hystorica monumenta testantur. Graeca gens autem tanto opere dista, ipsius studii tantum abfuit ut eam pigeret, quin potius ipsi se totam naviter dederit prosequendo, atque tantopere profecerit, ut in scientiarum magisterio palmam caeteris nationibus eripuerit. Nusquam siquidem tam frequentes, tamque celebres narrantur academiae, quates illae graecorum, quae Socrati, Platoni, Aristoteli coadunabantur.

386.º Ex eo autem quod occidentales omnium primi, ac cura impensiori dialecticae studuerint, intelligitur cur Evangelium persuasionibus et rationibus, non terrore, minis et armis violentiae invehendum, ex oriente Italiam statim petierit, mentesque sibi captivaverit, atque de fabulis ethnicorum ingentem retulerit triumphum (2). Ex

<sup>(1)</sup> Diog. Laert. I, 18; VIII, 57 - Sext. Emp. adv. Math. VII, etc.

<sup>(2)</sup> Sub Augusto publice — organum Aristotelis — in urbe Roma exponebatur, dictantibus praesertim Nicolao e Damasco, et Xenarco Seleuciano.

qua Evangelii receptione quantum detoris et etlam subsidii logice obvenerit nemo ignorat. In tanto enim barbarorum incursu et occursu, tautoque strepitu armorum et passionum in scientias supienteque undique saevientium, logica neque incolumis perstitisset, neque a scepticismo, in quem deinceps philosophi profani inciderunt, se cavisset, nisi in arcem sanctuarii aufugiens, nedum tuta ibi remansisset, sed novis veritatibus aucta, ac mendis et erroribus quibusdam non fuisset purgata.

Huiusmodi logica firmioribus solidata principiis postmodum us sunt ss. Patres in suis apologeticis, polemicis, et theologicis scriptis condendis, quibus nil est firmius, nil rationabilius, nil pulchrius (1). Atque hine evenit, ut post bellorum caedes, barbarorumque discessum, scientiae iterum veluti extemplo reviviscerent, inter quas logica praesertim, quae rebus physicis primum, deinceps vero disciplinis metaphysicis et moralibus tradendis maximopere adiuvit.

387.º In id operis plurimum etiam contulerat dialectica vel erginum Aristotelis, quod tam ex Hispania, quam ex Oriente Italian & latum fuit. Verum equidom est dialecticam Aristotelis primum esnium gratulatione et plausu exceptam, et cultam fuisse, adeo ut at mo auderet eins doctrinis refragari ; postea vero reiectam fuisse, atuet ceu obstaculum scientiis, as impietatis fontem derisam et execratan; ast si aeque animo cius, quae nobis sparsim monumenta pervete runt, et ea potissimum, quae ad doctrinam syllogisticam referents, expenderentur, hand ut opus veritatum inops contemneretur, seet propterea dignum, quod cachinnis et vilipendiis impeteretur. Anix enim de viro omnium graecorum perspicacissimo, qui ut ut tenebri paganismi obrutus, tantae nibilominus fuit solertiae et sagacitatis, al etiam abditissimas naturae, et humanae cognitionis leges interden introspiceret. Si quid autem in eius organo reprehendendum venit, id magis est 1.º quod formae magis quam materiae cogitationis instat, atque non tam philosophis vera inquirentibus, quam vanis # loquacibus eratoribus formandis aptius censeatur, 2.º quod cogittionem fere semper aut formis subjectivis, aut vocabulis convolute exhibeat, et raro nonnisi veritates, vel ideas puras, prout videlica in seipsis, atque ad invicem existunt, objective contempletur: con contra officium praecipuum logicae in eo reponatur, ut veritates omimoda subjectivitate enucleet, verborum pondere exoneret, et in set pria obiectivitate et mutua relatione perscrutetur. Quae cum ips omiserit, contigit ut eius logica plus grammaticae, quam philosaphie

<sup>(4)</sup> SS. Patres etsi in caeteris potius platonici, in dialectica contra ex lemilia fuerunt peripateticorum quovum mira ars syllogistica plurimam, in aplogeticis seriptis edendis patribus profait.

apiat, atque garrulae disputationi magis, quam veri inquisitioni sit donea, utpote verbis non ideis intenta; neque item in elevatis, spezulativis et complicatis ratiociniis tanti valeat, quanti in palaestra comitionis vulgaris et communis, cui dirigendae nobis videtur aptissima. Hisce accurate distinctis, poterit quisquam multa et pracclaristima ex organo Aristotelis excerpere, ac novis formis et vocabulis accommodare. Hoc pacto neque in verba magistri iuramus, neque ipsum aspernamur.

IV.

#### TRIPLEX LOGICAE GENUS DESCRIBITUR

388.º Inter praetiosissima nuperrimae philosophiae inventa recensetur distinctio cogitationis humanae in cogitationem communem, diaecticam, et absolutam, ex quibus etiam enascitur triplex genus logicae, quae ac cogitatio, in logicam communem, dialecticam, et absolutam similiter dividitur.

Cogitatio communis ea dicitur, quae imperfecte, et subiectivis prodammodo indumentis obvolutam veritatem apprehendens, plura nde magno cum labore et pedetentim corollaria deducit sibi invicem nterdum apparenter adversa, quin possit, hisce apparentibus contradictionibus disiectis ea inter se, et cum ipsa veritate conciliare. Hae sunt uti aiunt, antinomiae vel contradictiones rationis, in quas philosophi incurrunt propter partiales veritatis notiones.

Cogitatio dialectica in huiusmodi antinomias dissolvendas, aut conciliandas contendit. Quod ut consequatur principia et leges cogitationis communis investigandas assumit, eiusque obiecta expendit, quibus diligenter praestitutis, ad cogitationem absolutam pervenit. Philosophi germanici a Kant ad Hegel usque, etsi unum eorum studium et finis fuerit, scilicet cogitationem communem examinandi, numquam ad cognitionem absolutam pervenerunt, imo in turpissimum scepticismum filapsi sunt, quippe qui in cognitionis analysi deficientes, apparentes minomias rationis non depulerint, sed potius confirmaveriat. Quotirca philosophia germanica nondum circulo dialectico egressa, interna adhuc pugna torquetur, oui pax quiesque tunc venient, cum sidus ideae entis in arce mentis rutilans aspiciet.

Cognitio absoluta ca dici solet, quae contradictionibus et antinomils cognitionis expulsis, veritatem in proprio, pene dixerim, fundamento contemplatur, idest in unitate et universalitate supremi principii cam ita considerat, ut nullum amplius antinomiae periculum imminest. Eiusmedi autem cognitioni comparandae non sufficit notitia entis idealis, sed requiritur theoria entis sub tribus formis idealita-

tis, realitatis, et moralitatis inspecti; proindeque nonnisi ex ontologu et theologia naturali haec est cognitio praestolanda. Iis enim in scientiis systema philosophicum undique completur, et quidem eo cum pritium consensu, et harmonia, quibus mundus idealis, realis, et moralis potitur.

389.º Cum vero tres praesatae cognitionis species, speciales etim expostulent regulas, quibus unaquaeque dirigatur, logica, pro harm regularum diversitate, trisariam quoque, ut diximus, dividitur. No stri tamen instituti non est eas complecti, sed logicam communa tantum, quia cognitio dialectica et absoluta plurima requirunt, que sola potest theosophia suppeditare.

390.° Quoad logicam communem animadvertimus eam duplicite dividi, in generalem et in particularem. Prior est = scientia artis reflectendi in genere, seu circa quamlibet veritatem =; cui aut detegendae, aut demonstrandae, aut tradendae generalia praecepta iniungit. Posterior autem est = scientia artis reflectendi in specie =, recirca aliquas determinatas veritates; et multiplex esse potest, prulogica mathematicae, logica iurisprudentiae, logica physicae, logica ethicae, logica theologiae etc. Verum nostrorum studiorum ratio ergit, ut logicam communem generalem delibemus; agitur enim deivenibus informandis ad recte ratiocinandum iuxta supremum criterium veritatis a natura ipsis ingenitum. Id tantum observamus, lugicas speciales aliud non esse nisi tot applicationes logicae generalis quibusdam cognitionis speciebus; sic logica mathesis est eadem legica generalis rebus mathematicis discutiendis adhibita: idem de alis logicis dicendum.

V.

#### LOGICAR DIVISIO

391.º Logica priusquam tractetur, ita est in suas partes divideda, ut neque plures, neque pauciores sint partes, quam ipsa in suo organismo eas complectitur. Quare quot formae numerantur, sub qui bus reflexio manifestatur, vel agit, tot esse debent partes logical. quae, ut praemonuimus, praeest directioni et regimini reflexionis. Porro cum reflexio primum in iudicia prosiliat deinceps vero in retiocinia, atque in assensus, et quidem secundum aliquod criterium vel veritatem, atque methodum quamdam, quae ipsi fumen sint aque regula cognoscendorum; hinc logica, quae reflexionem in hisce operationibus debet comitari, plures quoque habet partes, quarum 1º de iudicio, 2.º de ratiocinio vel syllogismo, 3.º de assensu et persuione, 4.º de veritate et criterio cognitionis, ubi de supreme cistierio, 5.º de methodo erit.

392. Quibus partibus sane non constat logica nonnullorum, qui vel scientiam iudicii, vel ratiocinii, vel veritatis inquirendae et demonstrandae eam nuncupant. Hisce enim definitionibus coguntur vel ad theticam vel ad syllogisticam, vel ad methodologiam totam ferme eam restringere (1). Neque id satis: sunt qui praevia carentes ideologia, in materiam cognitionis, vel in ideas videntur specialiter incumbere, forma logicae neglecta: sunt contra qui parum de materia solliciti, ad formam logicam, vel verbalem cognitionis unice attendunt. Nobis autem opus erit materiae et formae cognitionis simul prospicere, seu disserere de ideis quantum sufficit, itemque de variis modis et operationibus reflexionis non equidem in abstracto, sed in concreto, ut quod theoretice dicemus, factis et exemplis illucescat, atque unusquisque sciat an in suis reflexionibus recte progrediatur.

(1) Aristoteles, cui logica erat — scientia syllogismi — quanta praesertim ad logice materiam, hac deceptus definitione, spectantia omiserit, notum est. Rem de Galluppi dicatur, cui logica est — scientia ratiocinii — Qui vero docent logicam esse scientiam — veritatis demonstrandae, inveniendae et tradendae — sine ullo adiuncto, eam ad methodologiam reducunt. Nostra autem definitio fogicae — scientiae reflexionis recte in verum dirigendae — licet brevissims, omnia logicae officia et partes, atque essentiam evidenter complectitur. Ex ipsa enim iam constat logicam tam se se extendere, quam reflexio, quae cum in varias facultates atque actus dividatur, in omnibus semper vel praecuntem, vel concomitantem, vel subsequentem habet logicam, quae ipsi modo dux est, modo magistra, modo ministra, modo vis atque impulsus, modo medicina, modo arx ac praesidium.

## LOGICAE PARS PRIMA

DE IL DICIO

#### CAPUT PRIMUM

#### DE IUDICII ELEMENTIS

393.º Homo duplici ut est natura constitutus, intellectu viuntum et sensu animali, inde, quod iudiciis proferendis opus est, abunt haurit. Quatenus intellectivus ideam entis (primum elementum) ir tuetur, quae est primitivum et communissimum praedicatum indicirum. Utpote autem sensitivo -- corporeus, materiam a sensibus & cipit (alterum elementum), quam cum idea entis nectendo, iudicine primitivum de rerum subsistentia, omnium iudiciorum primissimus, atque ipsius rationis fundamentum, necnon primum gradum eroletionis vel motus mentis, sibi acquirit. Hace duo, scilicet forma obictiva ex intellectu, et materia subjectiva et extrasubjectiva ex sesibus, sunt ctiam, ut aiunt, bina postulata vel conditiones necessaria cognitioni ab actu primo in alios deducendae, ex quibus proinde tas in judicando, quam in ratiocinando aeque est nobis discedendum. quorum aut unum, aut alterum si demas, cognitio impeditur; na mens etsi lumine ideae entis irradiatur, si materia, cui idea entis p plicanda et determinanda foret, ipsi deesset, potentiam quidem, we actum primum cognitionis cuiusdam indeterminatae et inconsciae beberet, minime vero in actus secundarios cognitionis, vel in cognitiones determinatas mens difflueret, iudicium nullum, neque ullum un quam promeret ratiocinium; quo mentis sopore infantuli sensibus nondum usi, morantur.

394.º Post aliquod temporis, pluribus iam iudiciis primitivis aleptis, reflexio supervenit, iudicata seu percepta vel cum idea antic (synthesis) comparatura, vel in ea, quibus componuntur, element distributura (analysis), ut nova iudicia tam synthetica, quam asslytica ordinis quidem excellentioris, conficiat, quibus ideae specificat et genericae gignuntur, atque etiam deinceps alia atque alia elementa possunt iudiciorum reflexionis. Quibus in operationibus, in ideae

entis reflexio iugiter, suspiciens, invenit, licet homo numquam id adverterit, in ipsa omnia elementa iudicii implicite contineri, quibus continue praeter conscientiam utimur; adeo ut idea entis nedum iudiciarum praedicatum, sed integrum iudicium implicitum praeseferat. Hinc triplex iudiciorum genus: 1.º iudicium idea entis convolutum; 3.º iudicium perceptionis intellectivae realium; 3.º iudicia reflexionis; de quibus seorsim logico edieserendum est.

## ARTICULUS PRIMUS

#### IUDICIUM IN IDEA ENTIS ABSCONDITUM EXPLICATUR

395. Ad nostrum institutum permagni equidem interest eiusmodi iudicium iu latebris ideae entis, si ita loqui fas est, investigare, quo detecto, consequitur ideam entis nedum idearum, verum etiam iudiciorum priacipium fore; proindeque et ipsorum ratiociniorum, quae, nti omnes norunt, judiciis constant: quibus fit, ut tam ideologiae, quam logicae idea entis cau idea idearum, et veritas iudiciorum praemineat.

296.º Eas ideale ut ut simplicissimum, atque simplici quoque inmitione, idest sine ulla affirmatione vel negatione subiectiva, conspectum, duplici sub respectu potest considerari; 1.º vel prout ad mentem contemplantem refertur, seu prout intuetur; quo in casu verbo infinitivo — cess (essere) exprimitur: 2.º vel prout est aliquid in scipso absque ulla relatione ad mentem et verbo indicativo — ess (e) emanciatur (1). Porro ens quoad mentem acceptum, vocatur chiectum, idest notis exhibitum; in se autem sumptum, actus vel subiectum, idest aliquid in se existens, licet subiectum, cuius actus est, vel in quo, ut sic dicam, radicatur et fit, nos adhuc lateat, et ideo intuitio incompleta et initialis, ob defectum visionis subiecti ideae entis, sit oportet. Quo sensu optime Gioberti — intuitum vagum esse — dixit.

<sup>(1)</sup> Hi duo respectus, sub quibus ens ideale accipimus, chimaerici profeeto nou sunt, imo fundantur in differentia inter verba et nomina. Verbum
enim significat absolute actum existentiae, vel operationis rei: nomen e coutra significat actum rei relative ad mentem, seu quatenus est apprehensibilis,
vel apprehenditur. Nollm tamen dicas cum Globerti, in prima intultione Deum
sudiri se affirmantem — êgo sum — vel mentem ipsum indicium sibi repetere — ens est —; neque Deus enim, neque mens quidpiam profert, aut affirmat, sed elementa indicii, reflexione postea proferendi, in idea entis praeexistunt. Ideo dicitur indicium obiectivum vel possibile, scilicet suo tempore
pronunciandum, non vero indicium subjectivum et reale, quod actu ponitur.

Jamvero ens ideale sub duodus dictis respectibus porspectum, indicium obiectivum vel possibile complectitur, quod, accedente refersione, effatur hisce terminis — ens ideale est (1) — vel — esse ideale est ens —. Iudicium sane hoc est analyticum vel identicum, atque omnium iudiciorum origo. Adest enim 1.° subiectum, ens ideale: 2.º praedicatum, ens; 3.º copula, est. Implicitum ergo iam insidebal iudicium ideae entis, non quasi mens, ipsum ab sui origine intuens. iudicium eiusmodi statim protulerit, sed quatenus in idea entis praecontinebantur elementa ludicii, vel, uti dicunt, iudicium implicitum obiectivum et possibile praeexistebat, quod explicitum et reale factum est reflexione interveniente, atque promento. Etenim nos utpote actatis et mentis provectioris dicere quidem saepe possumus — Pessere è — neutiquam vero parvuli nostri potentiam super ens ideale reflectendi nondum assequuti.

397. Neque id mirum cuique videatur, quia in qualibet alia ide respectiva iudicium implicitum etiam continetur; e. g.—anima humam est ens—;—arbor est ens—;—animal est ens— et ita porro. Qual invincibiliter ostendit 1.º ideam entis omnibus ideis inesse, ac quai latere; 2.º singulis ideis elementa iudicii includi, vel eis formam virumlem iudicii insitam esse; 3.º tantam esse posse iudiciorum veritates, quantam idearum, quibus continentur; 4.º eamdem esse idearum si iudiciorum originem ex idea entis deductam, cuius primae applicationes sub forma iudicii statim manifestantur, atque iudicia primitva, seu principia rationis, clarissima et immutabilia constituunt; cui smodi sunt profecto principia cognitionis, identitatis, contradictionis etc. Hoc est prae cacteris naviter animadvertendum, ut quam best ideologia logicae aptetur, ac quam selidam logica in ideis basim bebeat, iferum innotescat.

#### ARTICULUS SECUNDUS

#### DE IUDICIO PERCEPTIONIS INTELLECTIVAE

398.º Percepțio intellectiva — ea est rationis facultas, qua stain rebus sensibilibus sensu expertis cognoscendis utimur, eaque idementis, naturae nostrae impulsu realibus unientes, expresse vel tacit dicimus — ens aliquod existit —. Quod effatum verum esse indicimum nemo est qui ambigat. Primus ergo usus ideae entis intellectui alstantis est eiusdem ideae ad sensibilia applicatio (2). Cui application

(1) Cum dico — ens ideale est, — ly est duo continet, copulam et pre-Raec entis applicatio immanens yel transiens esse potest: utpote imaciendae opus sane nobis non est vel comparatione vel ratiocinio. iti quidam nos incusant, sed sensu tantum egemus, qui rationi senibilia exhibeat. Mens enim iugiter intuetur ens in genere, seu non juátenus ipsum in aliquo subjecto cognito fit, aut determinatur, sed n forma infinitiva esse (essere), idest in quantum fieri et determiuari intuetur, quin subjectum determinationis videatur; quod proiterea intuitionem, uti diximus, imperfectam et initialem reddit. line accepta impressione rei sensibilis, mens, quae, ut sie dicam. n cognitionis initialis complementum spectat, illico ait: - en iam ictus, vel terminus, vel subjectum limitatum entis indeterminati, et Ilimitati, quod'intuebar -; non quasi ipsa realitas rei sensibilis sit ictuatio vel subjectum entis indeterminati, quod certe pantheismum pleret, sed quia ex ipsa applicatione entis indeterminati rei expertae ic cognitae, in eadem entis idea, ceu in genere maximo species quaelam, vel idea determinata et specialis quasi inscripta menti apparet. respectu ideae entis indeterminati actus determinatus est, vel erminus et subjectum ideale. Qua idea adepta, cognitio, quae respe-:tu ideae entis, generica, incompleta, et initialis est, ut quae entis erminos non conspicit, respectu entis determinati iam completur; ruod itidem de singulis sensibilium perceptionibūs dicendum est, quia n forma ideali entis indeterminati continentur omnes formae deterninatae et fimitalae entium, ideoque mens in promptu semper est isdem iudiciis efformandis, tum quia 1.º elementa iudicii (esse, est) semper contemplatur, 2.º tum quia lex ontologica est sive menti, sive illis rebus, ut de statu potentiali ad actualem instinctive transcant. Adnotetis tamen hic volumus, mentem si praecellentis foret reflecionis posse ex ipsa rerum perceptione Dei notitiam statim educere. Si enim in singulis rerum perceptionibus videt, ens illimitatum intuitum sub datis formis determinatis entium fleri, aut realizzari, quin tamen eius interminabilis unquam exhauriatur faecunditas, poterit etiam mens suspicari, ens huiusmodi indeterminatum nedum limitate, sed etiam illimitate sieri aut esse posse; idest in infinito subjecto resolvi, aut infinitam realitatem habere. En possibilitas existentiae Dei ex rerum perceptionibus deducta, quae, superiore redexione accedente, in absolutam realitatem illico convertitur. Deus juippe possibilis tantum in absurdis habetur.

399. Eiusmodi porro confusa notitia divinitatis, uon quidem intuitu quodam primigenio immediate, sed confuse et mediate, idest influxu ideae entis in primis rerum perceptionibus comprehensa in-

manens est continua perceptio corporis nostri, quae nobis naturam rationalem confert; uti transiens est successiva perceptio rerum externarum, quae exercitium naturae rationalis constituit, atque in fluxu est.

venitur, per quam luculentissime explicatur 1.° cur penes omnes populos etiam barbaros universalis obtinuerit consensus de Dei existentia; 2.° cur in eiusmodi notitiae interpretatione alii alia dilapsi fuerint, cum ex perceptionibus communibus eruatur quidem possibilitas cuiusdam divinitatis, sed modus eius existendi, nempe natura, nonisi a reflexione invenitur, quae pro diversa propterea populorum cultura et moribus varia esse potest. Hinc parvuli populique ver sylvestres, perceptionibus magis quam altis reflexionibus subnii, Deum ceu ens aliquod illimitatum quidem admittunt et creduat, cuius tamen naturae ignaros prorsus se produat. Hinc itidem nobis facillima videtur ex visibilibus ad invisibilia ascensio, adeo ut quidam neo-platonici etiam ipsum Deum directe intueri sibi blanditi fueriat, quia ipsis rerum sensibilium perceptionibus, quibus nil nobis midentius, ad Deum iam impellimur.

400.º Ratio autem cur ex eo quod ens limitate et finite flat, au subsistat, inferri statim item poterit — ergo etiam illimitate et infinite fleri, vel esse potest —, in eo videtur consistere, quod si ens net repugnat determinari in aliquo subiecto finito, atque sic exprimi — es est — vel, — realiter hic sub data forma finita existit (1) —, quomedo repugnabit ipsum ens idealiter illimitatum, illimitate quoque esse vel realiter in subiecto infinito existere? Ergo ens ideale in semetipe iam formam realem primitivam, et sibi propriam, ideat infinitam, trasvelum, pene dixerim, iam nobis ostendit, vel saltem accuratius ecessitatem formae realis infinitae manifestat.

401.º Itaque nobis summopere gratulandum est, quod tantum is dicium, ceu verum atque inconcussum sive cosmologiae, sive the logiae naturalis fundamentum, infallibile plane sit, atque evidentistimum, ideoque logico non indigere sive ut emendetur, sive ut validis fulciatur. Est enim oraculum naturae rationalis, cuius responsa, min entis theoria edocti, intelligunt sine haesitatione.

<sup>(1)</sup> Formula iudicii in perceptionibus prolati — ens est — non est iamis repetitio; quia subjectum esse respicit ens in forms ideali; praedicatum vere est ens pariter denotat, ast in forma reali. Differentia ergo adest, et quiden categorica, quemadmodum categorice forma idealis a forma reali entis distinguitur. Porro est significat interdum etiam formam idealem, uti supra in indicio intuitienis primitivae diximus, ideoque aequivocum est. Verum, etiam on casu iudicium non est repetitio, quia esse, ens prout videtur fact, est contra prout fit, inault: idoirco inter utrumque viget discrimen, man informa quidem categorica, sed in diverso concipiendi modo.

#### **ARTICULUS TERTIUS**

#### DE IUDICIIS OPERA REFLEXIONIS CONFECTIS

402.º Reflexio super ens ideale sese intorquens, praeter iudicium possibile vel obiectivum intuitionis primitivae supra memoratum, posest alia quam plura iudicia conficere, puta 1.º principium cognitionis — obiectum mentis est ens —; 2.º principium identitatis — quod est, est —; 3.º principium contradictionis, substantiae, causalitatis etc. omaibus nota. Haec tet sunt iudicia suprema reflexione comparata. Principium cognitionis optime etiam-principium entis-dixeris, principium vero identitatis, — principium ordinis entis —.

403. Adversus principium, vel iudicium identitatis quidam observant (1), ipsi debitam inter subiectum et praedicatum differentiam licesse. Ast immerito. In hoc enim iudicio quadruplex esse potest liserimen: 1. discrimen ex diverso concipiendi modo, et identitas in mais forma, — esse est —; esse significat ens respectu mentis, est intermi idem ens in se; 2. discrimen ex diversitate formae categoricae, et identitas in ente; — quod est, est —; primum est, ens ideale, semendum, ens reale, ast semper idem ens, indicat; 3. discrimen ex diverso modo entis concepti, et identitas eiusdem; — quod est, est —; rius ens implicite, posterius ens explicite, innuit; 4. discrimen ex liversitate reflexionis, et identitas ex parte entis cum non — ente colati; — quod est, est — seu, — nequit non esse —.

Ex quibus patet discrimen, atque etiam identitatem quamdam in principio identitatis adesse. Diximus identitatem quamdam, idest partialem, non totalem, alias iudicium impossibile foret.

404.º Iudicia autem, quae instar principii identitatis in ente ideali antum versantur, dicuntur iudicia primi ordinis, vel iudicia visionis. Iudicia, quae, uti principium contradictionis, etiam non-ens' complezuntur, iudicia secundi ordinis nominantur, seu iudicia confirmationis. Demum iudicia, quae ens reale etiam attingunt, iudicia tertii prdinis vel augmenti appellantur, quia formae ideali entis formam addunt realem.

(5) P. Liberstore inst. logic. et metaph. ed. Med. 4846, ais. » eiusmodi propositio (quod est, est) tautologica prorsus est, utpote cum attributum habest quod non modo idem exprimit ac subiectum, sed eadem prorsus ratione et respectu. Hanc plane ineptam eensuram ne vel minimum quidem morsum, cum et ipsa faemella, vix hoc principio prolato, — quod est, est —, wvis illico discrimen aliquod inter subiectum et praedicatum praesentiscat. Adeo levis maiysis est censitor noster!

405.° Quoad principium contradictionis praestat sedulo a tere, pluribus formis enuntiari posse, atque quaedam alia magni quidem momenti gignere. Et quidem 1.° gignit princi sis — quod enti repugnat, reiiciendum est —; 2.° principium sis — ex duobus contradictoriis unum solum enti convenit —, pium medii exclusi — inter duo contradictoria nullum patet m 4.º principium synthesis — ex duobus contradictoriis cur t conveniat, alterum enti repugnet, praebenda est ratio sufi En genealogia quorumdam primorum principiorum, quosum quentissimus est, atque simul corum veritas, et certitudo pio contradictionis item dimanans, quod ultimo ex idea enti:

406.º Neque hic reflexio in iudiciis maximae utilitatis at adhuc sistit. Quo magis ideas invicem confert, atque carsarias relationes apprehendit, nova edit indicia principiorus donata. Enimyero ex comparatione ideae effectus cum ide atque ideae accidentis cum idea substantiae, principia efformi salitatis et substantiae — effectus causam expostulat — \_ \_ eget substantia -; 2.º eodem pacto sibi ipsa procreat principia cti - ens minime subjectivum appellat ad ens subjectivum -: cipium personae -- ens carens personalitate arguit ens pers 4.º principium absoluti - ens relativum sine absoluto corruit bus principiis tam perspicuis, tamque evidentibus ceu fun firmissimis ontologia et theologia naturalis insistunt; atque suum robur quaevis demonstratio desumit. Aliquid enim dem aliud amplius haud erit, quam id hisce principiis implicitu dere. En quantam et quam praeclaram inter philosophiae par moniam et concentum, inventa semel et clare perspecta eins potentissima, seu idea entis adeo quampluribus exosa.

### CAPUT SECUNDUM

## REGULAE PRAESCRIBUNTUR VERITATI A FALSITATE IUDICIORUM INTERNOSCENDAR

407.º Regulae, quae ad discernendum inter veritatem et fait iudiciorum praescribuntur aut ipsum subiectum iudicans, id minem, aut ipsum iudicium spectant. Priores subiectivae voc atque ferme ad moralem animi dispositionem, idest ad animi p candorem prudentiam reducuntur; virtus enim ad veritatem vinit. Posteriores contra obiectivae sunt, ac singulis iudicii aptantur. Harum autem suprema regula haec est — iudicii verum aestimatur, cum inter eius subiectum et praedicatum ut par est intercedit identitas —. Quae quidem identitas as

LOGICAR PARS PRIMA CAPUT SECUNDUM Arabeat, vel non, id sciri nequit, quin prius elementa iudicii, idest Praedicatum, subjectum et copula ad examen revocentur, quibus rite perpensis respectivae affigendae sunt regulae pro varils identitatis speciedus. Quapropter nostri muneris nunc est, distinctis articulis eleamenta iudicii necnon eorum relationes identitatis seorsim prosequi.

# ARTICULUS PRIMUS

# DE RELATIONIBUS PRAEDICATI AD SUBIECTUM SEU DE PRAEDICAMENTIS (1)

\*408. Praedicatum tot modis potest alicui subjecto convenire, aut referri, quot inter utrumque possunt species identitatis interesse.

409.º Identitas autem huiusmodi duplez in primis est; 1.º perfeta, 2.º impersecta. Prior praedicatum subjecto ita exclusive et prorie convenire declarat, ut ipsum subjectum omnino peraequet, uti More est in indiciis absolute analyticis, cuiusmodi sunt indicia visiols et confirmationis, necnon propositiones, quae exacte continent demistonem alicuius rei: hisce enim in judiciis praedicatum — solum et tum — exprimit subjectum (2). Posterior autem áliter se habet; en enim inter subjectum et praedicatum persectam aequationem exhit sie ut alteri subiecto nequeat praedicatum competere, cuiusmodi ent iudicia synthetica, puta iudicia augmenti, de quibus supra. Haec tro identitas imperfecta respectu formae subjecti triplex invenitor,

410.º Identitas impersecta antecedens formam subjecti habetur cum subjecto aliquid praedicatur, quod in ordine idearum, vel in mensubjectum antecedit, neque ei exclusive refertur, ac si dicerem homo est possibilis —, — homo est contingens —, vel, — existit — , — est creatus — . In his iudiciis possibilitas, contingentia, exiitia, causa creatrix tot sunt praedicata, quae in mente subiectum cedunt, atque nedum homini, sed omnibus rebus tribuuntur; Jue identitas est 1.º antecedens, 2.º imperfecta. Quocirca idea , utpote omnibus ideis prior , huinsmodi identitatem anteceden-

Praedicamenta apud veteres philosophos quaedam potius erant praediel attributa universalissima, quam variae praedicatorum relationes idend subjectum; quo in sensu fore intelligenda ducimus. Taedicatum unitur semper subjecto simul vel totaliter accepto, non

diviso, ac si quod verum est de toto, verum etiam sit de partibus Sic rationalifas adscribitur toti homini, non elus partibus, pone,

411.º Identitas imperfecta concomitans formam subiecti oce cum elementum quidem primum eius essentiae, ast caeteris eiusdem speciei individuis commune, subiecto adnectimus, e — leo est animal —: subiectum huius iudleii totum sane hoc ¡ cato non exprimitur, quia omittitur eius realitas, quae extra genericam animalis est, atque non ideis, sed sensu determinatur tra in hoc iudicio — leo est animal illo in specu cubans ac rugi identitas praedicati cum subiecto est perfecta, quia nedum i aut genus leonis exprimitur, verum etiam eius determinata r individua sibi non aliis propria, qua iudicium evadit analyticum autem identitas dicitur etiam concomitans, quia animalitas, et mentum commune et genericum sit, in idea leonis ceu para essentiae ipsius concipitur, ideoque idea animalitatis comitatur leonis.

Alia huius generis identitatis imperfectae concomitantis en nobis suppeditant relationes quaedam essentiales turn reales, ul quae inter ens principium et ens terminum existunt, quam diale vel logicae, cuiusmodi inter ideas correlativas conspiciuntur; e fit, ut idea entis termini idea entis principii contineatur, et vici atque idea partis ideam totius, et e converso pariter ingrediate

412.º Identitas imperfecta, formam subjecti subsequens, a dit 1.º dum praedicatum subjecto uniendum est pars quaedam gralis essentiae eiusdem subjecti; non tamen pars prima aut ! ma — homo sensitivitate corporeo-animali donatur —; in homine pars suprema eius essentiae, rationalitas non sensitivitas est, formam hominis quodammodo subsequi videtur. 2.º dum praedit innuit de subiecto partem aliquam integralem, aut materialem formalem ipsius: - homo oculis et brachiis ornatur -; oculi dem et brachia sunt etiam partes consequentes essentiam bet quibus etiam orbatus; tamen essentia non expoliatur. Idipse aliis rebus in partes divisibiles dicatur, quae parte aliqua possum essentiae detrimento carere. 3.º dum praedicatum indicat aliqui prium enti, ut visus quoad hominem: - Petrus videt -. Pre a parte integrali in eo differt, quod illud essentiae specificae, il sentiae genericae hominis congruit: sic visus homini tantum, pe homini solum, sed et belluis tribuitur, quia essentiam generica minis respicit. 4.º dum praedicatum continet accidens specificum! cti, uti figura quaedam respectu corporis: - hic lapis figuramtrianguli — . Sin autem accidens fuerit genericum, v. g. — hi aliquam figuram habeat oportet —, tunc iudicium ad identitate persectam concomitantem reducitor, quia essentialis est relatio lapidem et aliquam figuram, qua profecto nequit omnimode et 5.º dum praedicatum respectu subjecti exhibet relationem acciden



m, uti amor, odium, scientia, quae homini esse et abesse pos-. Idipsum de omnibus virtutibus subintelligitur.

13.º Haec quae de variis identitatis speciebus praedicati cum suo expositio facta est, vocatur classificatio dialectica (1) praedintorum, vel classificatio omnium relationum, quas praedicatum subjectum potest praeseferre; ideoque non tam ipsa praedicata, a variae qualitates relativae praedicati fuerunt hactenus distinctae. aliquatenus ipsa praedicata etiam intelligi possint. Quibus modo il collectis, decem praedicamenta, vel decem relationes attribum modo habebimus, quas quasi in tabula praestat hic referre. dicatum potest respectu formae subjecti habere 1.º relationem idens persectae, vel aequipollentiee; 2.º relationem identitatis impere in ideali prioritate; 3.º in conditione vel in causa; 4.º in primo ento essentiae; 5.º in respectu essentiali reali, vel logico; 6.º in i essentiali; 7.º in parte essentiam subjecti consequente; 8.º in rio essentiae subjecti; 9.º in elemento accidentali; 10.º in relatione accidentali. Haec ergo decem sunt praedicamenta, quae relationes itatis praedicati ad subjectum comprehendunt (2).

#### ARTIGULUS SECUNDUS

#### IN SEPTEM PRAEDICABILIA, ATQUE CATEGORIAS DECEM

14. Multum et quidem acriter fuit olim supra praedicabilibus, briis, atque praedicamentis inter peripateticos aliosque disputaNobis ex hine inde dictis, simulque collatis, horum vocabulosensua eiusmodi esse videtur. Praedicabilia, quae penes Arilem et Porphyrium quinque tantum legumtur, totidem ideas siant, quae extensionem et comprehensionem idealem attributorum
minant, atque huiusmodi sunt 1.º genus, 2.º species, 3.º diffeà, 4.º proprium, 5.º accidens. Ils enim utimur ad cognoscendum
tributum iudicii cuiusdam ad genus, vel ad speciem etc. pertiideo an plus, an minus habeat idealis extensionis et compre-

i) Dialectica inquam, non ontologica, quia praedicatum uti praedicatum me mentale vel dialecticum.

isdem modis subjectum, ac praedicatum, dividi potest, habita seilimione ad diversas eius relationes cum praedicato; quia subjectum unitur i praedicato secundum aliquam prioritatem, concomitantiam et posteriolia, quibus tota praedicamentorum classificatio fundatur, cum ea tamen piene quod ordine praepostero quandoque subjectum sit collocandum, at praedicatum est antecedens, subjectum est subsequens; si illud subses, subjectum antecedens erit, et ita porro.

bensionis. Quare veteres scholastici, maximo graeci, praedicabilia consueverunt quinque simplices voces, idest denominationes vel epitheta praedicatorum vocare; nos autem satius praedicabilia ideologica appellamus.

Categoriae autem decem, res praedicandae, vel ipsa praedicata adiunt, eaeque sunt 1.º substantia, 2.º quantitas, 3.º qualitas, 4.º ne latio, 5.º actio, 6.º passio, 7.º ubi, 8.º quando, 9.º situs, 10.º haitus. Hinc praedicabilia dicuntur praedicata categoriarum, vel praedicata praedicatorum seu attributorum. Quapropter haec nonnisi divers ordine reflexionis invicem distinguuntur. Praedicabilia enim. innituate sublimiori classificatione praedicatorum secundum genus, specias et ideo quinque dumtaxat sunt, quia quo altius reflexio extellitate indicata gentius, ut quae ad unitatem radicalem cognitionis propius accedit. Categoriae vero perhibent inferiorem praedicatorum classificationem substantiam, quantitatem etc. (1).

Praedicamenta demum tot sunt, ut diximus, relationes identitation praedicati cum subiecto, atque decem ac categoriae etiam numeratur. Id autem inter categorias et praedicamenta intercedit, quod praedicamenta sint, classificatio dialectica attributarum, prout attribus sunt, idest subiecta relativa; et ideo dialectica vel logica dicitur. Categoriae contra sunt, classificatio ideologica vel absoluta rerum, idearum in se, idest absque relatione ad subiectum, inspectarum in se, idest absque relatione ad subiectum, inspectarum citicam seu relativam; categoriis autem classificationem discologicam, vel ontologicam. Quod et de praedicabilium classificationem intelligendum est, quae aeque absoluta est, seu a sublecti notioni independens.

415.º Hisce preemissis, primo de praedicabilibus peripateticis petes, advertimus 1.º ea plus quam quinque esse, atque praeter sur memorata superesse ideam entis, quae est genus ultimum et maisse extensionis, necnon realitatem individualem maximas comprehensionis. 2.º classificationem aristotelicam praedicabilium extensionem maximas comprehensionem idealem respicere; quos binos defectus se corrigamus, aliam perfectiorem classificationem secundum extensionem et comprehensionem duodus paragraphis sublungemus.

<sup>(1)</sup> Clausificatio categorica Aristotelis imperfecta quodammodo, videta a quae cas reale, et modalitatem non contineat, quae casteroquin activita substantiae et quantitatis, qua par est, claritate non declarantur, idipena a spatio, ac de tempore dictum ait, quae subobscure indicantur.

- 3. 1. Praedicabilia ideologica secundum extensionem.
- l.º 1.º essentia entis idealis universalissima et comunissima; 2.º esgenerica, genus; 3.º essentia specifica, species.
  - §. 2. Praedicabilia ideologica secundum comprehensionem.
- 7.º 1.º Differentia specifica; 2.º proprium seu individuale; 3.º ac-

#### COROLLABIUM .

18.º Hoc igitur inter praedicamenta et praedicabilia intercedit ued praedicamenta diversas relationes identitatis praedicatum intsubiectum attingunt; praedicabilia autem relationem extensionis apprehensionis idearum ad invicem qua ideas tantum, ideas sine tiu ad subiectum. Hinc praedicamentorum classificatie est dia, ideat relativa, praedicabilium contra ideologica, vel absoluta; and eadem praedicamenta aut antecedentia, aut concomitantia, ubsequentia sint; contra eadem praedicabilia, excepta idea entis; rimo praedicabili quod subsequens esse nequit, modo antecel, modo concomitantia, modo subsequentia esse possint, uti praedicabeciei, quod respectu individui est antecedens, respectu gesse subsequens.

#### CAPUT TERTIUM

#### DE IUDICII SUBIRCTO.

SA Cum iam fusius aliquanto quae ad praedicatum iudicii perhactanus in praedicamentis, praedicabilibus, et categoriis exrimus, operae nunc pretium est ad subjectum iudicii accedere.

#### **ARTICULUS UNICUS**

#### SUBIRCTORUM GLASSIFICATIO

10.- Subiecta iudicii, ac praedicata ciusdem, triplici possunt etiam Scatione distribui; classificatione nempe dialectica, ontologica, ologica; omnia enim cognoscibilia hisce classificationibus subiaClassificatio dialectica subiectorum fit secundum eorum relationem identitatis perfectae, vel imperfectae, antecedentis; concomitantis, et subsequentis formam praedicati, quocum uniuntur. Ex qua classificatione dialectica decem quoque praedicamenta subiectorum emergunt. praedicamentis attributorum similia.

Classificatio ontologica subiectorum fundatur in eorum natura quae vel realis, vel dialectica seu supposititia, vel moralis esse potes. Quamobrem subiecta ontologice dividuntur 1.º in subiecta realia; 2.º in subiecta dialectica, quae vel mentalia (fictiones mentis, uti idea nitio impossibilitatis, et quae partem aliquam rei exhibent) vel idealia (idea specificae, genericae, aliaeque, quae totum, etsi non totaliter obiectam perhibent); 3.º atque demum in subiecta moralia. Eiusmodi classicatio potest quadantenus appellari — categoria subiectorum —.

Classificatio ideologica subiectorum respondet reciprocae extensioni et comprehensioni ideali eorumdem inter se, quin scilicet praedicati conferantur, atque id relate ad subiectum constituit, quod nomise praedicabilium usurpatum fuit, sicque habentur — praedicabilia sebiectorum —.

421. Quoad subiectum vacat ulterius perpendere, fere sempi ipsum in praedicatum converti; cui tamen conversioni, vel substituioni suscipiendae duo saltem subiecta haud semper accommodante sed sub quibusdam tantum conditionibus. Haec autem subiecta iterdum incommutabilia sunt 1.º individuum reale; 2.º relatio subiecto iudicii prorsus extranea. Individuum reale enim ex subiecto tune pterit in praedicatum mutari 1.º si subiectum adamussim praedicatum adaequet, uti evenit in iudiciis analyticis; 2.º si loco subiecti in praedicatum conversi antecedens ideale, prout secundum praedicatum iubet, surrogetur, ac si dixerim — existentia (antecedens) hoc in ipide habetur —; 3.º si subiectum in praedicatum negativum mutari — lepus non est canis —.

422.º Relatio subiecto iudicii non adhaerens non potest in iudicii praedicati logici locum tenere, nisi prius aliud ipsi substituatur sibiectum, cui ipsa revera insideat ex. gr. — Neapolis centum et amplies milliaribus ali Urbe Roma distat — . Hoc iudicium rectum non est, quia distantia non habet relationem veri praedicati cum civitate Nepolis, quae in loco determinato, consistit, neque in se ullam osteati distantiam; nibil enim a semetipso distare dicitur. Verum autem isdicium hoc erit — distantia inter Neapolim et Romam plus quam cetum milliariorum computatur — . Ast distantia hic pro subiecto pintur, et centum milliaria pro praedicato, quia centum milliaria cel in subiecto proprio resident. Atque is de subiecto satis.

### CAPUT QUARTUM

#### DE COPULA TUDICII

425.º Copula iudicii verbo est aut non est, aut aliis aequivalentius expressa, nexum logicum positivum vel negativum indicat subietum inter atque praedicatum interiectum. Ast quoniam mutuus susiecti et praedicați nexus id-est quod proprie essentiam formalem iuhcli constituit, idcirco copula merito forma, vel ut ait Cicero, coneptio iudicii dicta fuit : subiectum autem et predicatum, materia tusdem. Praeterea verbum est vel in ipsa entis idea praeexistere superius iam probavimus; ergo forma essentialis cuiuslibet iudicii nobis cum idea entis iamdudum fuit item virtualiter ingenita; atque simiiter mens nostra vel ex sua origine et natura nedum quo intueatur, en rerum intelligibilitate fruitur, verum etiam que iudicet id est 'orma virtusli iudicandi instruitur. Atque hinc rursus confirmatur - cogitare id esse quod iudicare - . Qua sententia evidentissima totum problema de origine et natura cognitionis humanae directe solvitur, Ague itidem erroris redarguuntur nunc quidam philosophi nullo nunero qui, sensistis morem gerentes, simplicem rei apprehensionem udicio praeponunt; interea dum neque quid apprehensio neque quid adicium sit, numquam intellexerunt, nec sperare iuvat fore ut aliruando intelligant.

424. De copula ergo seu de iudicii forma loquuturi cam sive qua affirmativam sive qua negativam spectabimus. Utpote affirmativa norem potest modis enuntiari, ex quibus novem, ut aiunt, oriuntur udicia copulativa, quae omnes possibiles formas repræsentant; quaenus autem negativa trifaria est'atque tria iudicia disiunctiva generat.

#### ARTICULUS, PRIMUS

#### SUPER NOVEM COPULATIVIS.

425. Simplex ac propria copula iudicii affirmativa, monosyllabo sat necessario semperque exprimitur. Verum, cum crebro mera existentia vel indeterminata, vel determinata materia non sit iudicii, sed ut plurimum modus vel actus vel qualitas entis cuiusdam; inde, propter istas entium iudicandorum determinationes et actiones, consequitur, conulam iudicii haud amplius fore sola verbo substantivo sass, ast aliis etiam verbis activis vel passivis componendam ut, praeter rerum existentiam valeat earum quoque modos et actiones declarare; quibus profecto enunciandis verba aptissima sunt utpote in hune

finem directe excogitata (1). Verba enim unico vocabulo aeque rei existentiam ac eius modum vel actum determinant; ideireo verbum substantivum esse includunt.

426.º Eiusdemodi autem copplae novem sunt: 1.º Esse, 2.º Habere, 3.º Haberi, 4.º Facere, eiusque oppositum, destruere, 5.º Fieri, atque eius contrarium, destrui, 6.º Recipere, 7.º Recipi, 8.º Passionem inferre, 9.º Pati. His verbis caetera continentur virtualiter.

427.º Hoc autem inter verbum esse, et verbum habere intercedit; quod 1.º illud unitatem et identitatem, istud pluralitatem et distinctionem rei habitae ab habente significet; 2.º atque item, primum tam actum primitivum entis, quam eius actus secundarios, secundum vero solos innuat actus secundarios. Quae discrimina intelligenda sunt pariter de verbis facere, fieri, passionem inferre, et pati ad verbum esse referendis; atque item de verbis haberi, recipere, et recipi quae ad verbum Aabere reduci res est euique exploratiseima (2).

428.º Nihilominus verbum possessivum habere tantae est extensionis . quantae verbum esse, adeo ut etiam cum pura existentia praedicatur uti - ens est -, fas sit ipsi exprimendae verbum habere accinere; -- ens habet existentiam -- . Attamen in hoc iudicio, -- ens est -non intervenit, subjectum reale sed dialecticum tantum, idest a meate ope abstractionis confictum. Ens quippe non est aliud distinctum ab est, quin idem prorsus, atque ex ipso est abstractum ceu praedicatum ipsi deinde iterum affigendum. Cujusmodi est etiam hoc indicium - homo habet animam -. Hic sumitur homo, ut ens solum cui elargitur anima, etsi anima iam sit homini essentialis. Indicina pariter dialecticum evadit si eius subiectum haud realem and meatalem solum habeat unitatem; ex: g. -- corpus est extensum -- . Ly corpus non est in se unum sed ceu unum fingitur estque propteres subjectum dialecticum. Quod est sedulo discernendum ut forma verbalis ab intrinseca veritate iudicii distinguatur; itemque subjectum dialecticum a subjecto reali secernatur.

<sup>(1)</sup> Il verbo sum latino, ed i verbi essere ed esistere italiani, significano semplicamente esistenza assoluta; cioè sciolta da qualunque modificazione; gli altri verbi tutti significano oltre l'esistenza anche il modo di esistere. Girolamo Carloni, Lezioni di Grammatica Latina.

<sup>(2)</sup> Verbe facere et pati non respondent verbo habere, 1.º quia potest aliquid haberi quin qui habet minimum patiatur vel agat: huiusmodi est mens quae ideas recipit absque eo quod in eas agat, aut in semetipsa quidquam patiatur. Ideo verbum recipere sub verbo habere ponitur. Atque ipsa meas neque potentia activa, neque passiva, sed receptiva dicitur. 2.º Etiam quia evolutionem actus primitivae existentiae rei denotant, vel actionem entis, ac proinde haec verba iure esse aubordinantur.

## ARTICULUS SECUNDUS

## DE SEX MODIS COPULAR SUBIRCTORUM REALIUM VERBO HABERE EXPRIMENDAR

- 429.° Verbum possessivum habere pro copula subiectorum realium acceptum, sex modis licet intelligi pro sex videlicet possessionis speciebus quibus subiectum reale potest preedicatum possidere. 1.° Potest intelligi de possessione essentiali, si nempe praedicatum subiecti essentiam constituit, atque in subiectum totaliter quadrat: homo habet rationalitatem —. Huc etiam reducuntur relationes essentiales, vel synthesismus naturae, pone, inter principium sensitivum et sensibile, sive, inter intellectum et ens ideale, quorum unum in altero ita incidet, ut invicem segregatis, primo casu, animal, secundo, intelligentia evanescat.
- 2.º Potest intelligi de possessione formali objectiva, quo modo homo habet acientiam, quae est forma objectiva intellectus, non quidem intellectum procreans sed perficiens; eadem ratione homo vitia et virtutes possidet.
- 3.º Potest intelligi de possessione naturali, quae in entibua complexae naturae invenitur, ut in homine cuius pars nobilior, idest intellectus dicitur — habere corpus — non e converso.
- 4.º Potest intelligi de possessione potentiali in ordine praesertim potentiarum sita, quarum quae in alias dominatur, puta, libera voluntas hominia, quae sub se, habet ac regit coeteras potentias. Hanc possessionem statim amittimus vix dum voluntas sive passionibus, sive personis, sive rebus externia mancipatur.
- 5. Potest intelligi de passione proprietatis, ut ea est quae dominium in personas atque in res proprietatem confert.
- 6.º Potest tandem intelligi de possessione potestativa, qua potiuntur personas vel res fortiores, quae vi propria sibi alios aut alia submittunt:

#### **ARTICULUS TERTIUS**

# DE GOPULA SEGATIVA, ATQUE DE SIUS TRIPLICI. DISIUNOTIONE DIALECTICA

430.º Copula negativa eripit subjecto quod ipsi affirmatione attribueretur. Hinc quae de copula affirmativa seu de verbis esse et habere corumque derivatis praebuimus, copulae negativae applicanda sunt.

431.º Negatio bifaria est implicita et explicita. Prior iudiciis etiam affirmativis subauditur, quia cum subiecto aliquod convenire decernimus praedicatum, a subiecto implicite quod eius praedicato repugnat removemus (1).

Posterior ea est, quae particula — non — explicite enuntiatur, atque indicia reddit negativa. De hac potissimum agere nostra solius bic maxime refert.

432.º Verum eiusmodi negatio explicita vel in forma propria vel in forma impropria invenitur. Negatio explicita in forma propria habetur cum particula — non — copulae — est — vel alio verbo aequivalenti, unitur.

Negatio explicita in forma impropria obtinetur si ea aut subiecto, aut praedicato praefigatur. Exemplum negationis propriae habes in hoc iudicio — homo non est omnimode sapientissimus — ; exemplum autem negationis impropriae in hisce duobus iudiciis est — nullus homo est omnimode sapientissimus — omnis homo est omnimode non sapientissimus —. Haec tria exempla designant triplicem distinctionem dialecticam copulae negativae, nempe ostendunt iudicium negativum tribus modis dialecticis, vel mentalibus concipi, disponi et proferri.

433.º Qua in re tamen est sedulo perpendendum idem iudicium negativum posse equidem tribus modis confici, seu negationem tam subiecto, quam praedicato et copulae praefixam gerere, dummodo sermo sit de iudiciis aequipollentibus, et convertibilibus; quae profecte ob negationis translationem non mutantur, uti videre est in exemplis allatis. Contra autem erit, si sensus indicii propter eiusmodi translationem immutetur, uti evenit in iudiciis, quorum subiectum est quedam aggregatio, vel collectio completa plurium; si enim corum pracdicatis negatio praemitteretur, iudicium ex vero falsificaretur, ex. gr. omnes homines non sunt philosophi - non, omnes homines sunt philosophi —, omnes homines sunt non philosophi —. Duo priere iudicia idem significant, atque vera sunt; ultimum contra falsum, quia inde consequeretur ex hominibus nullum philosophum dari, quod oppido falsissimum est. Nam in iudicio negativo huius generis (est autem negativum sive negatio in copulam, sive in subjectum cadat) negatio respondet collectioni, non vero eius partibus seorsim; ast in iudicio affirmativo (etiamsi eius praedicatum sit negativum, uti supra - non philosophi - ) eius praedicatum tum positivum, cum negativum directe afficit collectionem, non vero singillatim individua; ideo-

<sup>(1)</sup> Negatio implicita, aut est exclusiva tantummodo, aut etiam correlativa.

1.º Est superius exposita; 2.º praeterquamquod subiecto denegat quod eles

initiatios adversatur, declarat tamen praedicatum ipsi referri, uti effectas

est causa et tamen causam innuit.

que praedicatum — non philosophi — ad subiectum — omnes homines — pertinet, cuius propterea sensus est, nullum inter homines philosophum baberi. Hae animadversiones in iudicia negativa et affirmativa haud aequipollentia regulas suppeditant iis recte formandis, et internoscendis.

434.º Caeterum lex est digna observari, scilicet ut forma propria cognitionis semper praeferatur impropriae, atque si quae sunt iudicia negativa formae impropriae ad propriam formam redigantur, qua nil est aptius naturae iudicii detegendae.

## ARTICULUS QUARTUS

## DE SUPREMA REGULA IDENTITATI PRAEDICATI CUM SUMECTO IUDICII VERIFICANDAE APPLICATA

438. Iam satis istactenus natura praedicati, subiecti et copulae, eorumque speciebus et relationibus gradatim explicatis, praestat modo regulam supremam identitatis initio huiusce capitis praemissam, iudicio applicare, ut pateat verum ne sit, an falsum, seu num qua par est, identitate gaudeat.

436. Quod duplici ratione consequi potest: 1.º iudicium formae impropriae ad formam propriam in primis reformando; 2.º si hac reductione absoluta, natura iudicii eiusmodi nondum bene illucescit, cum alio iudicio evidentiore, cui ipsum virtualiter implicatur, conferendo.

437.º Improprietas autem iudicii multiplex esse potest; 1.º improprietas ex forma verbali; 2.º improprietas ex subiectorum vel praedicatorum compositione, seu pluralitate; 3.º improprietas ex aubiectorum vel prædicatorum complexione; 4.º improprietas ex implicatione rei cuiusdam subiecto, vel prædicato delitescentis; 5.º improprietas ex imperfectione sermonis, vel linguae (del linguaggio).

t

438.º Improprietas ex forma verbali exurgit, si iudicii subiecto relatio, aut quidquam aliud tribuitur, quod ipsi non conformatur, uti civitati distantia, de qua superius.

439.º Improprietas compositionis duplex est, implicita, et explicita, prout compositio aut implicite, aut explicite indicatur; idest prout pluralitas subiectorum et attributorum expressis verbis numeratur, aut simul unico verbo complicatur. Iudicia, quorum subiectum est collectio quaedam, composita explicita dicuntur, atque in tot iudicia resolvi possunt, quot sunt individua collectionis, hinc eiusmodi iudicia, vera tunc censentur, si iudicia de individuis singulis vera etiam perspiciuntur. Quod si in iudicio eiusmodi duplicis subiecti, praedicatum uni quidem, non vero alteri consonat subiecto, iudicium aut

totum negari, aut saltem distingui fas est, ac si dicerem — Petrus et canis sunt rationales — . Saepe tamen in his indiciis apparens tatum habetur subiecti pluralitas, v. g. — oxigenium et hydrogenium aquam componunt — . Haec enim bina elementa unum solum constituunt subiectum — ex quorum immixtione aqua (praedicatum) ft. Indicium ergo magis complexum est, quam compositum . Idem dictur de aliis iudiciis, quorum subiecta vel praedicata inseparabilis sant, atque aliquid unum conficiunt: ex. gr. — haec vestis auro argentoque est contexta — praedicatum est indivisibile etsi duplex .

440.º Iudicia autem implicite composita sunt valde difficiliora intellectu. Iudicium: - quod video est homo - est implicite compositum, quia praedicatum - homo - sumi potest dupliciter seu apparenter, vel realiter. Primo sensu adest identitas inter subjectum quod video — et praedicalum — homo —, ideoque iudicium verum est. In secundo casu deest identitas, quia hominis realis interna, animam videlicet, et organa interna non video. Fit autem aliquando ve rum (1) si dicatur --- homo visus seu apparens est signum hominis interni vel reglis -. Quo in casu habetur inter subjectum et pradicatum debita identitas. Idipsum et de omnibus iudiciis post emsationes prolatis dictum sumatur, v. g. -- corpus quod cerno est rebri coloris -; ludicium verum est, atque requisita identitate pracitum, si per ly - rubri coloris - intelligitur causa eiusdem, que profecto est corpus visum; falsum autem evadit, idest deest identitas, si per ly - rubri coloris -, ipsa accipitur sensatio rubri, qua utpote simplex animae affectio non est corporibus adscribenda.

441.º Improprietas ex complexione oritur quoties subjectum vel praedicatum iudicii quibusdam donantur qualitatibus vel determinationibus et modis. Complexio, sicuti compositio duplex itidem est, implicita vel explicita, secundum quod qualitates aut distinctis vocabulis numerantur, aut unico vocabulo: sic, — qui sibi, suisque et proximo secundum iustitiam et charitatem prospicit, atque Dec et corde et opere famulatur, felix est —; complexio subjecti est expicita. Item: — Brutum dictatorem (il dittatore) interfecit —, complexio tam subjecti quam praedicati est implicita, atque in plura aim iudicia resolvibilis ideoque iudicium totale complexum eatenus vermest, quatenus vera censentur singula iudicia in ipso inclusa (2).

<sup>(4)</sup> Diximus — aliquando verum — quia fieri posset ut homo visus sit imago vel simulacrum homínis, quod profecto neque foret signum hominis realis.

<sup>(2)</sup> Fere ominia indicia ut ut simplicissima, quamdam semper involvant complexionem, excepto indicio primitivo— esse est— atque alli id genus ut sunt principia ritionis, quae ens sine determinationibus enuntiant. Interiudicia complexa recessentur potissimum mathematica, quae indinitum pame-

Inter qualitates subjecti et praedicati complexi sunt quaedam determinativae, seu intrinsecae, quaedam vero incidentes vel explicativae, aut extrinsecae tantum; illae, non istae in identitatem subjecti et praedicati influunt, v. g. — Napoleo, qui in insula s. Elenae decessit, bis sibi Italiam subjecti —. Iudicium verum est, si propositio — qui decessit in insula s. Elenae — est incidens, vel explicativa; falsum autem, si determinativa, quia qui decedit non potest sibi amplius submittere quidpiam.

442. Sin demum improprietas ex obscuritate, vel aequivocatione proveniat verborum, tunc verba clara et propria oportet obscuris et figuratis substituere, atque in propriam et logicam formam iudicium resolvere. Pro locutionibus metaphoricis hace sunt digna observari: 1.º in scientiis puris et speculativis a metaphoris summopere cavendum est, atque its tantum utendum, cum vel affectibus movendis, aut attentioni dirigendae, aut veritati, sensibili, sic dicam, forma representandae, uti poëtae, et oratores consuescunt, inserviunt; 2.º elementum metaphoricum ab elemento proprio difigenter est distinguendum; 3.º in fibrorum interpretatione praesumendum est vocabula sensu proprio magis usurpata fuisse quam figurato; 4.º vocabulum aut obiecta complexa, ant plures animi operationes referens, recta et perfecta definitione explicandum est, atque in partes dividendum.

## §. unicus — De Definitions.

443. Definitio eo spectat, ut quid res per nomen, vel per suam essentiam, aut per qualitates sit, significet. Prior est definitio nominis, vel etymologica — quod mihi adstat dicitur homo —; postevior est definitio rei, vel logica — homo est subjectum rationale —. Propositiones autem — arbor est planta — sidera sunt astra — synonima sunt, non definitiones.

Definitio rei multifariam distingultur; 1.º aut exprimit essentiam rei, ut rationalitas in homine (definitio essentialis); 2.º aut aliquid ipsi proprium, ut visus (definitio propria); 3.º aut relationem (definitio Indicativa); 4.º aut omnia simul oratione aliquanto fusiori et eleganti et dicitur descriptio, quae magno usui est penes poëtas et oratores (1).

ricum semper supponunt in calculis, ideoque potius iudicia opinata et verbis tantum expressa, quam vera sunt, quie infinitum numericum est absurdum, et ponsequenter iudicium totale destruit.

(1) Definitio perspicua quidem et completa, qua explicatur essentia rei, nedum in scientiis tantum, verum etiam in vitae negotiis feliciter exequendis

444. Definitio nominis multum predest quaestionis sensui determinando; sed neque existentiam, neque naturam rei determinat. Bisc definitionem nominis statim initio tractationum praemittimus, ut pteat de quo sit agendum; definitionem satem rei perfectam et completam sub finem tractationum subiungimus, quum disputata, veliquisita in unum veluti colliguntur, atque exhibentur.

### **ARTICULUS QUINTUS**

ALTERA REGULA PRO IUDICIIS CUM ALIIS EVIDENTIORIBUS CONFERENDIS, UT EORUM ELUCEAT IDENTITAS, PROPONITUR

445.º Saepe numero accidit, ut omnibus de formae proprie it dicii restitutione iuxta primam regulam praestitutis, iudiciorum ne tura, etsi simplicem et propriam formam induerit, adhuc nos latest. Id fleri potest 1.º vel quia elementa vel materiam indicii, subjectua et praedicatum ignoramus; 2.º vel quia, iis cognitis, corum relationem vei nexum nondum concipimus. In prima hypothesi impelime ignorantia absoluta, qua praesertim in judiciis augmenti. sen de rerum realitate ferendis, laboramus, cui sola auctoritate vel experiestia, non autem argumentatione a priori medendum est. Homista enim narratione, vel sensibus, vel inductione possumus de realitate rei cuiusdam certiores fieri (1). In secunda hypothesi detineme ignorantia relativa, cui refellendae occurrit argumentatio. qua, ese huiusce regulae secundae, iudicium, de quo dubitatur, cum alio eridentiore eius identitati cognoscendae causa, comparatur. Hao ia sgumentatione si perspicitur iudicium praefatum iudicio alicui clarieri refragari, falsum declaratur hoc ipso; sin autem iudicio clariore isvolvi, tunc illico verum aestimatur. In prima operatione utimur pripcipio contradictionis, in secunda principio identitatis.

summae necessitatis aestimatur âtque prae caeteris id satagant oratores can ad populum concionem habent, ne auditores huc illucque iactentur, quin mquam unde orator caepit, quo progrediatur, quid praedicet, et in quo pasc versetur, intelligant, ululatibus, gesticulationibus atque verbis sometibus magis deterriti, quam rationibus persuasi, atque commoti; dialectica enim magistra dicitur et est verae eloquentiae.

(4) Quantum ergo a vero abludit opinio quorumdam dialecticorum transcendentalium, qui a priori, solis videlicet schematibus, regulis, et formis idelibus, atqué vi ratiocini puri et speculativi, sibi quemilibet veritatem etiam naturalem inveniri ac demonstrari posse adblandiuntur. Factis enim attingediis, standum est sensibus nobis ideo adiunctis, ut ad sensibilia externa prevehamur.

## · CAPUT QUINTUM

#### DE PROPOSITIONIS NATURA

446.º Quod intus verbo mentis exprimitur iudicium est, idipsum foras verbo oris prodiens, propositio evadit. Idem ergo, iudicium et propositio, re sunt, verbis autem discrepantia. Quapropter quae de iudicio nunc nuper diximus, possunt et propositionibus facillime aptari, et quae sumus de propositionibus subnexuri, etiam ad iudicia referre quodammodo licet.

#### ARTICULUS PRIMUS

#### DE GENERALI PROPOSITIONUM CLASSIFICATIONE

447. Due communiter logici in propositionibus solent distinguere, 12. quantitatem, vei subiecti extensionem, 2. qualitatem, seu copulata affirmationem vel negationem. Atque hinc consuetudo obtinuit ut propositiones cuiusque apeciei, simplices nimirum et compositas, sepandum quantitatem et qualitatem, generatim classificarent.

448. Propositiones quoad quantitatem inspectae dividuntur in universales, partiales et singulares. Propositiones universales eae nominantur, quae in subiecto perfectam, et completam entium collectionem complectuntur, adeo ut praedicatum tam collectioni, quam eius isingulis partibus commune sit: — omnes arbores vegetant — . Particulares autem illae nuncupantur, quarum subiectum aliquam indeterminatam collectionem entium comprehendit, uti: — quaedam animalia inimiunt — . Singulares demum vocantur quae subiectum plane individuum, et singulare exhibent: — Petrus est prudens —: singularibus pariter adscribuntur propositiones quarum praedicatum non singulas partibus, sed collectioni respondet; — phalanges Graecorum de Persis triumpharunt —, triumphus enim non militibus singillatim, sed sorum phalangibus refertur acceptus.

449. Discrimen inter propositiones universales, particulares, et singulares est, quod universales et singulares subjectum determinent, ideoque fixae et determinatae vocantur; particulares contra subjectum tan circumscribunt, atque vagae et determinatae propterea censentur.

450. Secundum autem qualitatem propositiones dividi solent in thrmantes et negantes.

In propositionibus affirmantibus praedicatum totum quantum in s est, non autem prout ad alia etiam porrigitur, idest secundum stam suam comprehensionem, non vero extensionem, conjungitur

subjecto: sic — virtus est speciosa —; speciositas equidem tota de subjecto praedicatur, non autem caetera quae speciositate etiam entescunt, puta, opus aliquod ingenii vel artis forma etiam speciosum.

E converso in propositionibus degantibus praedicatum removetur a subiecto secundum totam suam extensionem, non vero secundum suam comprehensionem: v. g. — homo non est marmor — negantir de homine omnes marmoris species, non ea omnia, quae marmore continentur, idest realitas, quae hominis quoque est.

#### ARTICULUS SECUNDUS

## DE PROPOSITIONIBUS COMPOSITIS, BARUMQUE CLASSIFICATIONE

451.º Propositiones, de quibus hucusque actum est, simplices appellantur, idest unico subiecto et praedicato coalescentes. Ast fini potest, ut, sicuti iam de iudicio innuimus, propositiones multa subiecta vel praedicata implicite aut explicite habeant, atque ideo compsitae evadant. Quo in casu praeter factam classificationem, quae propositionibus aeque simplicibus et compositis convenit, alia specialis classificatio secundum earum implicitas vel explicitas compositiones excogitatur.

452.º Quapropter propositiones explicite compositae dividuntur in copulativas, disjunctivas, conditionales, causales, incidentes, et determinativas.

Propositiones copulativas plura aut praedicata, aut subiecta particulis coniunctivis et, ac, atque unita, praeseferunt; earum ventas a veritate propositionum simplicium, quae ipsis continentur, dependet.

Propositiones distunctivae constant pluribus subjectis, vel predicatis distunctivis aut, vel distinctis, atque tunc verae aestimantar, si nullum inter-propositiones simplices, quas involvunt, relinquite medium effugiendi.

Propositiones conditionales, seu hypotheticae sub aliqua conditione aliquid affirmant, vel negant, quarum si conditio vera est, vere et ipsae sunt; alias falsae. Conditio huiusmodi non debet esse que stioni extranea v.g.—si fulgurat, problema de hypothenusa solvam—; etsi enim eveniet, ut caelo fulgurante hoc noverim problema, hac conditio, quia fortuita est et extranea, in problema non influit, ideque licet problema solvam, propositio falsa esset.

Propositiones causales effectus particulis quia, quoniam, quo causis referunt. Si adest vera relatio causalitatis, et verus effectus. Propositio causalis dicitur vera, sin autem falsa. Propositiones incidentes aliquid explicandi causa in propositionibus interponunt, quin sensum propositionis principalis mutent: v. g. — Alexander, statura pusillus, sibi subiugavit Darium — quae propositio vera esse potest, quamquam Alexander procesus fuerit. Item — rex pius dormit —; non dormit quia pius, quia etiam tyrannus dormit.

Propositiones determinativae subjectum vel praedicatum ita afficiunt, ut veritas propositionis ex veritate determinationis profluat—vir moribus integerrimus, certe salvabitur—; salus tota ex morum integritate consequitur.

453. Ad propositiones autem implicite compositas, vel, ut aiunt, exponibiles, quod pertinet, ipsae dividuntur in exclusivas, exceptivas, et comparativas.

Propositiones exclusivae aut unum, aut alterum tantum praedicatum subiecto concedunt hisce adverbiis solum, dumtaxat; tantum etc. alia interea excludendo.

Propositiones exceptivae subiecto non totum quantum est, sed partem aliquam praedicati de subiecto affirmant: — Petrus scientiis physicis est doctus —.

Propositiones comparativas eae sunt, quae cuidam subiecto unum potius quam alterum praedicatum, aut utrumque, prae alio; vel uti alio, adnectunt: — Petrus est pius plusquam Paulus — vel — Petrus est aeque pius ac Paulus — vel, — Paulo urbanior est, non doctior —.

454.º Propositiones modales, idest, modum, quo praedicatum congruit subjecto, exprimentes, aut implicite, aut explicite compositae pariter esse possunt, secundum variam modi expressionem.

#### ARTICULUS TERTIUS

CE

# DE PROPOSITIONIBUS AEQUIPOLLENTIBUS, CONVERTIBILIBUS, ET OPPOSITIS

455. Nulla est propositio sive vera sive falsa, quae cum aliis propositionibus aliquam non praeseferat relationem. Tam enim veritates partiales, seu partes veritatis, quam errores eidem veritati ut ut remotissime oppositi, quodam semper respectu invicem nectuntur. Hae porro propositionum relationes reciprocae duplicis generis sunt, immediatae, et mediatae. Hic de immediatis dumtaxat, de mediatis autem in argumentatione sermo instituetur.

456.º Relationes immediatae sunt 1.º aut aequipollentiae, 2.º aut convertibilitatis, 3.º aut oppositionis.

Binae propositiones aequipollentes dicuntur, si verbis diversis idem
i significent v. g. — ex hominibus pauci salvantur —; — ex hominibus
multi percunt —: en duae propositiones aequipollentes.



Propositiones convertibiles illae vocantur, quarum subiectum in praedicatum, et e converso inverti potest, quin eius sensus muteur. Hule conversioni requiritur identitus inter praedicatum et subiectum, quae cum duplex esse possit, perfecta et imperfecta, hinc duplex priter conversio, perfecta, et imperfecta. Prior habetur in propositionibus aequipollentibus, vel in indiciis analyticis, quorum subiectum et praedicatum gaudent endem extensione, et comprehensione (1). Hin autem subiectum propositionis convertendae diversae sit extensionis et comprehensionis, tune subiectum propositionis conversae et quodammodo restringendum, ut veritas permaneat propositionis—homo est animal—,— quoddam animal est homo— non autem—mal est homo—. Ex quo patet conversionem non formam conceptulem, vel dialecticam propositionis respicere, sed sensum intrinseam, qui, forma dialectica mutata, non mutatur.

Propositiones oppositae eae sunt. quarum una negat qued alim affirmat, atque e converso. Quoniam autem oppositio ex negation procedit; negatio autem trifaria est 1.º explicita vel implicita; 2.º bitalis vel partialis; 3.º pura et simplex. hinc propositiones huiusmel dividuntur 1.º in propositiones implicite vel explicite oppositas; 2.º bitaliter vel partialiter oppositas; 3.º pure et simpliciter oppositas, si praeter oppositionem directam, aliquid ulterius negant vel affirmationa pure et simpliciter negat quod altera affirmat, si plus negat, contradictorie, si plus negat, contradictorie nuncupantur.

#### ARTICULUS QUARTUS

4

REGULAE QUIDUS MEROSCITUR AN PROPOSITIONES SINT REALITM AN APPARENTER TANTUM SIM INVICEM CONTRADICTORIAS

437." Regulae fruiusmodi sunt; 1.º videndum in primis an propesitiones contradictoriae nuncupatae possint suscipere idem subietas et praedicatum, adeo ut discrimen totum in copula versetur, isi affirmante, isthine negante. 2.º Videndum secundo an inter propeitiones ad identitatem subiecti et praedicati reductas nullum sit se-

<sup>11,</sup> Convertibilitas perfecta quatuor modis haberi potest: 1.º si agitur di ente puro, etsi sub diversa forma categorica — ens subsistit — subsistei est — 2.º Si adest subiectum antecedens — contingentia est in homine — homest contingens — 3.º Si praedicathm ita est subiecto proprium, ut aliis reference per la publication de est homo— le de abis perfectis definitionibus accipiatur; 4.º Si verbum activum in publication: — Bosminius scientias instauravit — . seientiae a Rosmini

dium; si enim medium reperitur, earum contradictio est apparens, secus est realis.

- 458.º Identitas subjecti in duabus propositionibus, quae contraditoriae videntur, deesse potest 1.º ubi subjectum est indeterminatum v. g. — quidam homines sunt iusti —, — quidam homines non sunt iusti - subiecta non sunt identica, quia homines non iusti, ii minime sunt, de quibus loquitur in prima propositione, sed alii; ideoque ambae propositiones sunt aeque verae, neque propteres contradictorise, sed subcontrariae, idest fere, vel apparenter contrariae. 2.º Identitas subiecti in utraque propositione potest étiam deesse, cum sermo sit de rebus relativis, quae ex una parte bonae, ex altera malae fieri possunt, eti consuetudines, -- haec consuetudo est bona, -- haec consuetudo est mala - hae non sunt propositiones contradictoriae. 3.º Demum deesse similiter potest subjecti identitas, si subjectum multiplicis sit Manificationis; ex. gr. — virtus est praemio afficienda — virtus non st praemio afficienda -.. Primo casu enim virtus est habitus, vel etus moralis praemio utique afficiendus, in secundo casu virtus est is. vel energia physica, quae nullum praemium meretur; proindeque ropositiones non sunt contradictoriae.
- 459.º Apparentia contradictionis potest quandoque ex defectu identatis in praedicato provenire hic cibus est ingratus, hic cibus est gratus—; potest enim mihi gratus esse, alteri vero ingratus, ideiro deest vera contradictio.
- 460. Apparentia denique contradictionis oriri item poterit ex insterminatione copulae. Copula enim ut plurimum verbo—est—exrimitur, quod tam idealibus quam realibus competit, ac consequent mon determinat an agatur de re possibili vel ideali, an de realiaterae copulae indeterminatae aliis verbis metaphoricis enunciatae, atius ad subiectum vel ad praedicatum, quam ad copulam spectant.

  Apparente eclypsi aves obstupuerunt—hace propositio vera vel sea est, prout sensu proprio vel improprio intelligitur, quae tamen masus indeterminatio ad praedicatum pertinet; sic enim resolvi potent.—aves fuerunt demiratae—.
- 461.º Ex his ergo colligitur neminem, cognoscere an binae propositiones sint revera contradictoriae, nisi prins vel directe, vel ex ente proferentis, sensum determinatum subjecti, praedicati, et cosiae utriusque propositionis agnoverit. Atque haec tertia regula est vera propositionum contradictione invenienda.

#### ARTICULUS QUINTUS

## DE APPLICATIONE PRINCIPII CONTRADICTIONIS FALSITATI PROPOSITIONIS VERE CONTRADICTORIAE DEPROMENDAE

462.° Quia ex principio contradictionis — idem non potest esse simul, atque item non esse — hinc, hoc principio utimur ad investigandum — quaenam ex duabus contradictoriis propositionibus vera sit, quae falsa —. Etenim ex his duabus propositionibus contradictoriis — homo est rationalis — homo non est rationalis — ideo prima vera, posterior falsa est, quia — idem nequit simul esse et non esse —. Porro esse ex ideae entis, vel principii cognitionis (obiectum mentis est ens) applicatione novimus; ipsi autem uniri non posse non esse, atque proinde non esse, removendum fore, ex principio discimus cortradictionis. Quapropter ope principii cognitionis unam veram ex cortradictoriis statuimus, alteram falsam, innixi principio contradictionis repellimus.

463.° Satagendum propterea est, ut hae propositiones ad simplicem formam verbalem contradictionis - est et non est - in primis reducantur. Saepe enim propositiones contradictorie aestimantur, que huiusmodi non sunt, uti hae sequentes - omne animal est sensitivum -, nullum animal est sensitivum - quae contradictoriae quiden primo mentis appulsu videntur, cum contrariae potius sint; earum quippe secunda plus negat quam prima affirmat. Re quidem vera propositio secunda — nullum animal est sensitivum — duas involvit propositiones — omne animal non est sensitivum —, necnon istam — unum animal negue est sensitivum —. Prima est contradictoria superioris, seu --- omne animal est sensitivum --- ; secunda contradicitur ab bac altera — unum animal est sensitivum —; quae cum vera sit, falsa 😂 eius contradictoria — unum animal non est sensitivum —: ideoqu falsa pariter propositio totalis negans - nullum animal est sensitvum -. Idem dicatur de prima propositione - omne animal non es sensitivum — quae cum falsa sit, falsam quoque propositionem at gantem totalem declarat, ideoque veram priorem propositionem cot trariam - omne animal est sensitivum - se prodit .

464. Aliud esse propositiones contrarias, aliud contradictoris etiam ex eo quod contrariae pessunt esse simul falsac, quo lictoriis dici nequit: ex. gr. omnes homines sunt probi — inum est probus —; in hac enim ultima continetur prodictoria primae — omnes homines non sunt iusti — que laisitatis arguit primam affirmativam, quemadmodum falsacunda propositio negativa explicita, quae ipsi implicable aullus hominum est probus —.

465.º Ex allatis exemplis infertur:

1.º in necessariis propositionem contradictoriam negantem propositione contraria involutam, si falsa est, falsitatem propositioni contrariae, qua continetur, etiam inferre; sin autem vera (in accidentalibus) minime veritatem propositionis contrariae, qua involvitur, inducere, ast etiam eius falsitatem.

Infertur 2.º si propositiones sunt compositae, neque proinde earum contradictio potest illico perspici, tunc ex propositione composita eruendam esse eius subalternam (1), cui altera contradictoria opponitur, quae si vera est, detegitur hoc ipso tam falsitas subalternae, quam eius propositionis principalis v. g. - omnes homines sunt rationales - huius propositionis subalterna erit - aliqui homines sunt rationales - cuius contradictoria est - aliqui homines non sunt rationales -.. Porro ex hypothesi quod haec vera esset, falsa evaderet subalterna, necnon eius propositio principalis. Secus autem res se habet, ubi subjectum compositae propositionis negantis idem sit ac subjectum affirmantis. Sic: - omnes homines non sunt prudentes (propositio contraria negans) - quidam homines non sunt prudentes (propositio subalterna) -. Iamvero haec propositio - quidam homines sunt prudentes - non est profecto contradictoria subalternae, quia fleri potest, ut quidam sint prudentes, quidam vero non; ergo neque itidem erit contradictoria principalis, nempe - omnes homines non sunt prudentes —, cui potius haec altera eodem subjecto constans contradicit - omnes homines sunt prudentes -. Ratio est, quia negatio propositionis principalis non omnia et singula individua, sed unum, aut alterum tantum respicit, ideoque tam verum est - omnes homines non esse prudentes — ac — aliquos esse prudentes —.

Exinde consequitur 1.º affirmationem totum subjectum compositum, negationem autem eius partem solum afficere; 2.º contradictoriam negativam subalteruae etiam propositioni principali refragari; contradictoriam vero affirmativam principali neganti non adversari, ideoque ambas aut simul veras, (in accidentalibus) aut simul fatsas esse (in essentialibus) posse. Quibus cognoscendis principio contradictionis nobis opus est, quo propositiones contradictoriae illico perspiciuntur vix ad simplicem formam verbalem contradictionis reductae fuerint.

466.º Quoad propositiones autem genericas, vel specificas, quae alias sub se propositiones continent, iuvat animadvertere, contradictoriam propositionis specificae fore etiam contradictoriam propositionis genericae, quia propositio specifica est genericae subalterna. Hinc posita veritate huius propositionis specificae — vegetalia non sunt ex-

<sup>(1)</sup> Propositio subalterna ea dicitur, quae alteram ingreditur.

tensa — vera simul et ista generica — corpora non sunt extensa — atque vicissim data prioris falsitate, consequitur et falsitas posterioris.

#### ARTICULUS SEXTUS

## PRINCIPIÚM IDENTITATIS IN MEDIUM VERITATIS PROPOSITIONIS CONTRADICTORIAR INVENIENDAR CAUSA ASSUMITUR

467.º Principio contradictionis ducti, ex falsitate propositionis # balternae possumus quidem inferre directe falsitatem eius propositienis, principalis, licet non e converso ex veritate subalternae confesion veritatem principalis, cui inveniendae promptius videtur principium identitatis. Nam propositio principalis plus, quam eius subalterat continet: quare propter principium identitatis 1.º ex veritate subalternae nequit deduci veritas principalis, etsi ex veritate principalis induci possit veritas subalternae. 2.º Ex falsitate principalis non lice! concludere ad falsitatem subalternae, licet tamen e converso. Hinc ut veritas alicuius propositionis pateat, in subalternam alicuius propositionis verae convertatur: quod duplici modo, immediate et mediate, obtinetur; immediate, si statim vertitur in subalternam propositionis evidenter verae: mediate, si vertitur in subalternam subalternae propositionis verae, donec eius cum quadam propositione vera pateat identitas, seu donec in propositione vera eam includi conspiciatur. Tunc ob identitatis principium veritas principalis in ipsam etiam diffiuit, atque ut vera etiam statuitur.

468.º Propositio principalis, cui altera propositio in quaestione referenda est, potest esse vera in se, vel uti vera ab adversario supposita. In hoc secundo casu habetur argumentatio ad hominem, quae suadendo adversario, atque fini disputationis obtinendo quidem valet, sed veritatem intrinsecam principalis hoc ipso non eviacit. Sin autem principium ceu postulatum ab adversario admissum, et ex quo nobis est proficiscendum, falsum deprehenditur, tunc series argumentationis eo usque producitur, donec in principium contradictionis impingat, quo evidenter demonstratur adversarium sibi contradictionis impingat, quo evidenter demonstratur adversarium sibi contradictionis impingat, apur evidenter demonstratur adversarium sibi contradictionis impingat, quo evidenter demonstratur adversarium sibi contradictionis impingat, quo evidenter demonstratur adversarium sibi contradictionis impingat, quo evidenter demonstratur adversarium sibi contradictionis impingationis obstinatis praesertim, et rudibus convinciendis est validissima (1).

<sup>(4)</sup> Ex principio erreneo, logica, sen legitime potest esse consequentirum deductio, quia consequentiae huiusmodi sunt tot partieles erreris principalis evolutiones, nondum tamen verse. Hinc aliud est illatio logica vel recta, aliud illatio vers, quae necessarie principii veritatem aupponit.



469. Conclusio — Hisce de ideis, de indiciis tam perceptionis, quam reflexis, necnon de propositionibus, quibus omnibus homo ceu mediis veritatem sibi immediate exhibere potest, iam hactenus delibatis, tempus est, ut ad argumentationem, qua veritates immediate haud nobis praesentes, menti veluti appropinquamus, gradum faciamus, eoque magis, quod in perlustrandis variis idearum ordinibus, iisque simul conferendis, uti verum decet philosophum, argumentationem ceu medium unicum natura nobis concessum, ut intuitionis mentalis imbecillitati prospiciamus, semper adhibere cogamur.

## LOGICAE PARS SECUNDA

#### DE ARGUMENTATIONE

#### CAPUT PRIMUM

QUAEDAM INTER DEDUCTIONEM SIMPLICEM, ARCUMENTATIONEM, ET DEMONSTRATIONEM NOTANTUR DISCRIMINA

470.° Tria et quidem maximi momenti iam nobis initio sectionis occurrunt probe ad invicem separanda, utpote eorum distincta postulat natura: haec autem sunt 1.° deductio simplex, 2.° argumentio, 3.° demonstratio; quas imbelles philosophiae cultores saepe miscuerunt. Aut enim propositio quaedam ab altera immediate ac simpliciter eruitur, aut auxilio alicuius medii deducitur, aut nedum immediate aut mediate deducitur, sed vera etiam probatur.

Primo casu, deductio simplex, secundo, deductio mediata, ve argumentatio, tertio, demonstratio habetur. Quoniam autem argumentatio ideo propositionum unam deducit ex altera, ut effulgeat ve ritas, patet deductionem mediatam esse finem proximum argumentationis, in forma praesertim logica ratiocinii situm, demonstrationem autem finem ultimum, atque in veritatem ratiocinii potissimum directum. Insuper argumentatio potest esse vel obiectiva, vel conceptualis seu dialectica, vel verbalis, prout aliquam propositionem ad identitatem obiectivam, vel conceptualem seu dialecticam, vel verbalem alterius propositionis reducit ad eius veritatem ostendendam.

471.º Cum porro finis, in quem spectat argumentatio duplex sit nempe deductio simplex vel logica, seu forma syllogistica, et deductio demonstrativa, seu veritas deductionis, hinc hanc, quam de argumentatione tractationem sumus daturi, in duas partes dispescimus: prior de forma, et quidem statim discutietur; posterior de veritate argumentationis erit, quae in methodum demonstrativam transfertur.

#### ARTICULUS PRIMUS

#### DE FORMA LOGICAE ARGUMENTATIONIS,

472.º Forma propria argumentationis est syllogismus; discursus scilicet constans tribus propositionibus adeo mutuo connexis, ut ex

duabus praecedentibus, vel praemissis, tertia inde, ceu earum corollarium, fluat. Huiusmedi dispositione syllogistica propositionum utimur, cum terminos, idest subjectum et praedicatum, alicuius pronositionis simul cohaerere statim et immediate non deprehendimus. Defectus ergo immediatae cognitionis identitatis inter terminos cuiusdam propositionis, menti suggerit formam syllogisticam, ut quae principio identitatis sic expresso - quae sunt eadem uni tertio, sunt eadem inter se - subnixa, identitatem propositionis conquisitam nobis patefacit ope ideae tertiae, ceu mensurae duorum, quibus propositio cognoscenda componitar, si enim subjectum et praedicatum (1) idea tertiae conformantur, cur sibi invicem non convenient? Haec antem inter mediam ideam, et terminos propositionis identitas aut vera est, aut logica tantum; si primum, argumentatio est etiam demonstratio; si secundum, pura vocatur deductio logica. Ita: quod vivit numquam morietur -; bellua vivit -; ergo numquam morietur - deductio legitima est, deficit tamen demonstratio, quia inter medium terminum — quod vivit — et praedicatum conclusionis numquam morietur - non adest nisi fictitia identitas.

Totus ergo organismus syllogisticus tribus terminis, vel obiectis tribus affirmationibus coniunctis componitur sub regimine principii identitatis.

### · ARTICULUS SECUNDUS

## SCHEMA ORGANICUM GENERALE FORMAE SYLLOGISTICAE EX PRINCIPIO IDENTITATIS DEDUCTUM

473.º Syllogismi etsi in fines innumeros dirigi possint, unicum semper atque universalissimum supponunt principium, unde incipiunt et quo fundantur: huiusmodi est principium identitatis, quod postulatum commune, et fundamentale syllogismorum evadit vix in hac formula repræsentetur — quae cuidam tertio couveniunt, sibi invicem, conveniant oportet: atqui A convenit tam cum B quam cum C; ergo B et C inter se debent quoque convenire. Maior huiusce syllogismi est, uti patet, immediata principii identitatis applicatio.

474.º Iamvero quatenus syllogismi huiusmodi semper formulam supponunt ceu principium dialecticum, merito dependentes vocantur sin vero hoc principium non supponerent, sed continerent in praemissis, independentes forent. Hoc autem interest inter syllogismum dependentem et crypticum, quod ille licet principium dialecticum sup-

(1) Subjectum conclusionis vocatur minus extremum, eius praedicatum, maius extremum, idea media, seu mensura communis, medias terminas.

ponat, tribus tamen constat propositionibus: iste contra aliqua caret ex tribus propositionibus, quae subintelligi potest, ideo crypticus vel absconditus nuncupatur. Igitur alia est ratio, cur syllogismus vectur dependens, alia cur sit crypticus: vocatur dependens ex suppositione principii dialectici praefati, est crypticus ex defecta prepsitionis cuiusdam. Praeterea, crypticus potest etiam dependens esse, idest principium dialecticum supponere.

475. Atque hinc iam illucet ideam entis nedum esse idearum prentem, et regulam indiciorum, verum etiam principium fundamentale syllogismorum, vel argumentationis. Quin imo in ontologia estedemus ens triplici forma constitutum speciem cuiusdam syllogismi subsistentis praeseferre, a cuius expositione nunc abstinemus, ne trinitatem entis formarum, earumque intrinsecas relationes nescientibus confusioni simus. Id unice hic recordamur, scilicet fundamentum argumentationis esse principium identitatis, quod, ut innuimus; est principium ordinis intrinseci entis.

## **ARTICULUS TERTIUS**

# DE ORDINE QUO IN ORGANISMO SYLLOGISTICO TRES PROPOSITIONES DISTRIBUUNTUR

476.° Eodem ordine propositiones in organismo syllogistico distribuntur, quo in mente: atqui in mente, et maxime argumentante, propositiones ita invicem disponuntur, ut primum locum generalieres teneant, deinde minus generales succedant, et ita porro iuxta decrescentem extensionem, ita eodem ordine sunt in syllogismo disponerdae. Hinc prima propositio ea esse debet, quae prae caeteris plus habet extensionis, idest cuius affirmatio vel negatio magis extenditur, atque vel obiectum generalius, vel maiorem rerum quantitatem comprehendit (1). Deinde excipit alia propositio minoris extensionis; demum tertia, quae respectu praedictarum est extensionis minimae. Him forma organica argumentationis est una et trina: una, quatenus idea quadam universati, ceu toto quodam innititur; trina, quatenus et toto huiusmodi, ope trium propositionum, conclusionem in toto implicitam deducit. Harum autem propositionum prima dicitur maior, secunda minor, tertia conclusio, vel thesis.

477. Cum autem syllogismi generatim in categoricos, conditionatos et disiunctivos dividantur, inde evidenter patet, in categoricis eam caeteris propositionem pracire, quae, uti diximus, phura affirmat

<sup>(4)</sup> Vel, uti mox videbitur ubi de regula generali argumentationis, ea propositio est maior, quae totum (il tutto) ayllogisticum complecticur.

vel negat: in conditionatibus autem et disiunctivis propositionem antecedere, quae conditionem et disiunctionem gerit, quia magis eo ipso affirmat, ideoque iuxta regulam caeteris anteponenda est.

478. Saepe tamen, praesertim rudes, atque etiam naturalistae leges naturae inductione inquirentes, in ratiocinando, locum mutant propositionis, atque maiori minorem sufficiunt; quod sine syllogismi lactura fieri potest: munus enim maioris et minoris, comparandi scilicet subiectum et praedicatum seu terminos conclusionis cum termino medio, aeque adimpletur, etiamsi comparatio subiecti conclusionis cum medio termino (minor) comparationem praecedat praedicati conclusionis cum eodem medio termino (maior). Id tantum ex inversione consequitur, quod propter minoris in locum maioris substitutionem, syllogismus syntheticus fiat, a partibus nempe ad totum gradiens; contra si maior, ut exigit, minori praemittitur, syllogismus est magis analyticus, idest a toto maiore incluso ad partes progreditur.

## ARTICULUS QUARTUS

#### VARIAR EXPLICANTUR SYLLOGISMORUM FIGURAR

- 479.º Nomine figurae syllogisticae intelliguntur variae medii termini collocationes in praemissis, vel sedes, quae sub variis velut aspectibus, varium ipsum exhibet syllogismum. Ex logicis, Peripatetici putant tres solum medio termino sedes assignari, ideoque syllogismum triplici figura donari. Alii complures contra, duce Galeno, nyatuor sedes ipsi statuunt, proinde quattor etiam syllogismi figuras.
- 480.º Prima figura exurgit, si medius terminus est subiecțum maioris, et praedicatum minoris secunda autem figura obtinetur, si medium terminum tam maior, quam minor in praedicatum recipiunt. Fertia figura compenitur, si ipse terminus medius sit utriusque propositionis maioris et minoris subiectum. Quartam demum syllogimus induit figuram, cum medius terminus in maiore praedicatum, n minore subiectum extet (1).
- (1) Quee figurarum sillogismi classificatio fieri etiam potest 1.º secundum nutationes, quas subiectum et praedicatum conclusionis subeunt in praemisiis. Quocirca prima figura erit, si subiectum et praedicatum conclusionis conlitiopem respectivam subiecti et praedicati ubique conservant. Secunda figura, si praedicatum conclusionis vertitur in subiectum. Tertia, si subiectum conclusionis evadit praedicatum in praemissis. Quarta si tum subiectum, cum 
  praedicatum conclusionis in praemissis mutantur. 2.º Habita solum ratione ad 
  positiones medii termini in maiori, qua conclusio involvitur. Hinc prima figura

481." At enim, ex principio, quod ille tantum censeatur legitimus et perfectus syllogismus, qui in primis totum (il tutto) syllogisticum, vel, ut aiunt, conclusionem continent, iam prono alveo infertur syllogismum tantum primae figurae hac gamdere proprietate, atque alias figuras plus minusse a vera forma syllogistica recedere, que magis, aut minus a prima distant figura. Verum emim vero, ut corclusio evidenter conspiciatur praemissis convoluta, oportet ut eus praedicatum et subiectum anturam praedicati et subiecti in praemisis habeant, quod profecto in prima figura dumtaxat deprehendium hoc enim modo luculentior fit comparatio medii termini cum teminis respectivis conclusionis. Secus autem praedicatum, id nempt, quod de aliquio praedicatur, verteretur in subiectum, in id nimiruntur sicque ipsa quoque inverteretur comparatio, quae amplius au fieret de codem secundum idem.

482. Veramtames hand tuemur in tribus ultimis figuris mil post ex praemissis concludi. Concluditur equidem, dummodo mentaliti saltem praedicatum, et subiectum conclusionis, qua talia etian i praemissis retineautur: alias, idest si ore tenus hac terminorum cor clusionis reintegratio, ut sic dicam fieret, tune plures, quan tes forent propositiones syllogismi: ideoque vel nulla inde sequitur ncta conclusio, aut duae sequerentur. Id clarum fit huiusmodi exeplo primar et secundar figurar - qui carnem macerant. Christi sunt -: atqui iciunantes carnen macerent -: ergo Christi sunt (silogismus primae figurae). - Qui Christi sunt, carmen maceral; ( secunda figura ) — atqui iriunantes carnem macerant : — ergo (# deplex conclusio ) qui Christi sunt itiunant. — vel — itiunantes (histi sunt —. Par chim est ratio tum subjecti unius praemissaran il praedicatum conclusionis, quam subjecti alterius praemiosarum il idem praedicatum conclusionis traducendi. Duns pariter in terticol quarta figura conclusiones inferimus, cum in tertia aut moum at alterum praedicatum in subjectum thesis; in quarta autem praedictum in subjectum thesis, et vicissim convertere cogimur.

syllogismi exhibet medium terminum in subjecto maioris, et praedicatum coclusionis in praedicato eiusdem maioris. Secunda exhibet medium terminum in praedicato maioris, et in subjecta subjectum conclusionis. Tertia exhibit in praedicato maioris medium terminum, et in praedicato praedicatum coclusionis. Quarta exhibet in subjecto maioris medium terminum, et in praedcusa aphiectum conclusionis.



## ARTICULUS QUINTUS

## DE MODIS PROPOSITIONES IN SYLLOGISMO COMPONENDI, UT ALIQUID INDE RECTE CONCLUDATUR

483." Eo pacto quo ex diversa sede medii termini varias inde sylogismi figuras logici deduxerunt, eodem pariter ex diversis propositionum speciebus varios modos syllogismi confecerunt. Enimvero sylogismus potest propositionibus generalibus vel particularibus, affirnativis vel negativis componi, quae ita ordinari possunt, ut syllogismus aut tres eiusdem speciei propositiones habeat, aut modo unam modo alteram: quae propositionum ordinatio (combinatione) tam multiplex et varia deprehenditur, ut, facta supputatione, sexaginta quaturo ordinationes possibiles inventae fuerint, quae modi syllogismi appellantur. Pro unaquaque enim syllogismi figura sexdecim moti numerantur, qui quater ducti 64 efficiunt.

484.º Ast pariter repertum est quinquaginta quatuor ex praefatis propositionum ordinationibus syllogismum adeo vitiosum reddere, ut anlla inde conclusio progigneretur, partim quia ambae praemissae vel particulares, indeterminatae, et vagae, vel negantes erant, ideoque ponsecutioni ferendae prorsus ineptae; partim quia praemissae minus nuam ipsa conclusio complectebantur; partim quia ex praemissis affirmantibus conclusio emergebat negativa: partim demum, quia con-Jusio baud immediata, sed mediata tantum obtinebatur. Hinc novemdecim (supputatis etiam earum repetitionibus) tantum ordinationes vel modi syllogismi superfuerunt, reapse legitimi et concluden-LES .- Ex quibus subterductis novem, tum quia septem convertunt in subjectum peculiare praedicatum universale praemissarum, tum quia due subjectum thesis affirmative in praemissis, negative autem in conclusione habent, decem tantum vere logicae remanent ordinationes propositionum, ex quibus recta et immediata profluat conclusio, hisce autem earum repetitionibus detractis, quinque solum remanent. Quae ut veluti sub oculis ponantur, exemplum exhibemus ordinationum huiusmodi. Interea monemus 1.º hisce quinque modis addendos fore eos, uti mox videbitur, quos binae veterum leges - nil sequitur geminis ex particularibus unquam -; utraque si praemissa neget nil inde sequetur - proscripserunt.

485.° 2.° Propositiones quoad quantitatem perspectae dispesci possunt in determinatas, et indeterminatas: generales quippe et singulares, sunt determinatae; peculiares autem (aliqui aliquid) modo indeterminatae, modo fixae, vel determinatae. Quoad qualitatem autem dividuntur in affirmativas, et negativas. Quare syllogismus legitimus

est, si propositiones praedictae (litera initiali indicatae) his medis disponantur in maiore, minore, et conclusione: 1.° si maior sit ba, minor da, conclusio da; 2.° vel da, la, la: 3.° vel da, la, la, la; 4.° vel da, da, da, da, da, la, la, si igitur aut une est altero ex hisce quinque modis propositiones disponantur, directa et immediata conclusio subsequitur.

## CAPUT SECUNDUM

DE REGULIS RECTE, AC SOLIDE ARGUMENTANDA

#### ARTICULUS PRIMUS

#### REGULAE UNIVERSALES PRO RECTA ARGUMENTATIONE

486.º Triplex est, uti meminimus, argumentationis species, nupe argumentatio entica vel obiectiva, conceptualis vel dialectica, « verbalis: hinc triplex itidem syllogismus, enticus vel obiecticus, conceptualis, vel dialecticus, et verbalis (1). Hisce autem recte conceptualis, vel dialecticus, et verbalis (1). Hisce autem recte concendis unica, atque universalis praescribitur regula, scilicat—argumentatio ad rectam conclusionem procedit, si conclusio in toto plogistico maioris per medium terminum expresso contineatur, dismautem ex praemissis revera eam includi manifestet—. Exinde cui ceu regula consequitur—quod de toto syllogistico praedicatur vel negatur, etiam de eius partibus (inter ques conclusio) praedicari—Hoc. est principium Aristotelicum— dictum de omni, dictum & nullo.

487.º Totius autem syllogistici plures species numerantur secundum syllogismi entici, conceptualis, vel verbalis naturam. In syllogismis enticis, qui rerum naturam respiciunt, totum syllogisticum aut est extensionis aut comprehensionis (2). Totum syllogisticum extensionis est conceptus genericus vel specificus, quibus idem specierum et individuorum subsunt. Totum syllogisticum comprehensionis

<sup>(1)</sup> Haec trina syllogismi distinctio respicit modum, quo identitatem termini medli cum terminis conclusionis probamus. Identitas enim probari potest 1.º vel entitates aut naturas terminorum cum entitate medii termini exigendo (syllogismus enticus): 2.º vel formam conceptualem terminorum cum forma conceptuali medii termini comparando (syllogismus coaceptualis vel dialecticus): 3.º vel formam verbalem terminorum formae verbali medii termini referendo (syllogismus verbalis).

<sup>(2)</sup> Hinc syllogismus enticus pariter in syllogismum extensionis, et comprehensionis partitur.

stant's est conceptus integer, qui respectu ad sua elementa uti totum comsideratur. Practeres totum comprehensionis multiplex est, 1.º comprehensivum formale, idest conceptus characteristicus rei alicuius. amin hominis, referens animalitatem videlicet, intelligentiam etc. homo ornatur animalitate etc. atqui Petrus est homo; erge et ipse arnatur animalitate etc. - 2.° Comprebensivum reale, vel totum alisuid reale, quod vel reapse, vel mentaliter in plura discerpi potest. Kuiusmedi potest esse vel totum comprehensivum temporis - Deo amovis tempore serviendum est -; atqui nunc est tempus -; ergo etc. vel totum spatii - anima toto corpore effunditur -; atqui pes est pars corporis -; ergo etc.; vel totum compositum - bellua anima et corpore componitur —: atqui leo est bellua — ergo etc.; vel totum copulativum, vel collegatum, ex quo aliud infertur - si fumigat, latet ignis - atqui cineres fumigant - ergo etc.; vel totum collectivum - septem referuntur sapientes Graeciae - atqui Thales unus ex his septem fuit; ergo etc. Totum autem syllogisticum cuiusque speciei in medio termino syllogismi residet.

488.º Syllogismi conceptuales eo contendunt, ut varias formas, quibus eadam veritas concipi potest, cum termino medio formae pennivalentis identificando, identitas veritatis in variis expressionibus nettest (1). Sie, ut ostendatur non aliud esse obiectum primitivam mentis, vulgo lumen rationis dictum, ac sit idea entis, uti aiunt phicoophi, sed idem prorsus duebus hisce formulis, luminis rationis, # idea entis enunciari, sequens syllogismus conceptualis institui petest --- vulgus tanti habet lumen rationis, ut sine isso mens nihil cormoscat - : atqui philosophi tantidem aestimant ideam entis - : ergo bac est lumen rationis, quod idea entis --. En quomodo syllegismus conceptualis camdem sub formis diversis veritatem detegit. Huiusmoii syllogismi genere utuatur maxime iudices, et advocati, ut detravariis circumstantiis, relationibus, adiunctis, nudam vel revelent, ret inquirant veritatem facti. In hisce argumentationibus totum sylogisticum potest esse quidpiam ad veritatem spectans, puta, qualirelatio etc. quibus aliae qualitates et relationes diversimode exmessae vix referuntur, tota atque integra veritas comperitur; ideoque otum syllogisticum in medie termino etiam situm est.

489.º Syllogismi verbeles veritatem diversis vocabulis prolatam amdem esse pandunt: v. g. si scirem quemdam, qui Petrus dicitar,

<sup>(</sup>f) Diversitas conceptualis rei alicuius provenit 1.º vel ex diversitate organi, quo res percipitur, visu, tacțu, etc. 2.º vel ex diversa reflexione, quae quo sublimior est, sublimiorem etiam formam concipiendi praebet, uti colligitur ex liecrimine cognitionis popularis et philosophicae: 3.º vel ex diversis relationibus, sub quibus res perpenditur.

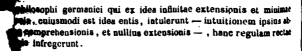
aliquod facinus commisisse; deinde alterum, nomine Paulum, etilo mulctatum fuisse, atque demum utrumque esse filium primogenium cuiusdam Ioannis, statim infero, duo nomina Petrum et Paulum idem individuum significare. Terminus medius in hoc syllogismo, scilicet — filius primogenitus Ioannis — totum syllogisticum coninet.

490.º Quibus seorsim explicatis, concludimus 1.º cuiuslibet specii syllogismum recte concludere, si adest in una praemissarum totus syllogisticum, quo conclusio implicatur, atque altera praemissarum cam reapse implicari declarat. 2.º Atque ideo medium terminum tum syllogisticum evadere, si maiorem aut saltem tantam habeat etcusionem, quantam subiectum conclusionis, vel thesis, necnon marrem vel tantam comprehensionem, quantam thesis, vel conclusionis praedicatum (1).

#### ARTICULUS SECUNDUS

#### EXIBENTUR REGULAR SPECIALES ARGUMENTATIONIS

- 491.º Huiusmodi regulae speciales, quae scilicet singulos terminos, et propositiones argumentationis seorsim considerant octorecessentur.
- 1. Propositiones syllogismi, neque plus neque minus que tres sint oportet —. Si enim due fieri debent comparationes in silogismo, subiecti nimirum et praedicati thesis cum termino mediatque inde conclusio deducenda, tres tantum requiruntur propositenes. Quod etiam valet pro syllogismis dependentibus, quia principium dialecticum subintellectum est ipsis extraneum, atque alio syllogismo superiore exponi potest, quius thesis fit maior syllogismi dependentis.
- 2. Unicus tantum sit in syllogismo terminus medius —. Ipst enim est mensura, cui termini conclusionis exiguntur; ergo unices esse debet; secus terminorum relatio non deprehenderetur.
- 3. Termini idest subiectum et praedicatum thesis, atque ipst medius terminus, eodem sensu semper intelligantur . Nam si pellerent aequivocatione tunc plus quam tres termini, atque dupler terminus medius haberetur, quod est contra formam et finem syllogismi. Haec duplicitas medii termini exurgeret, si ipse bis particulariter etim sumeretur.



- 4. Terminus medius conclusionem non ingrediatur —. Conclusio est sedes termini comparati; terminus medius e contra est terminus comparationis, qui ideo in praemissis ubi comparatio peragitur, esse debet.
- 5. Conclusio in affirmando vel negando non excedat praemissas . Ipsa enim ex comparatione terminorum cum termino medio resultat, ideoque debet tantum negare et affirmare, et quidem generaliter et particulariter, prout comparatio praemissarum expostulat.
- 6. Binae praemissae si particulares indeterminatae aut vagae sint, nullam edere possunt conclusionem . Atque hinc emendata conspicitur regula veterum, quod ex praemissis particularibus et singularibus nihil recte inferatur. Nihil quidem inde infertur si peculiares indeterminatae, non autem si fixae et determinatae fuerint, ut quae totum syllogisticum includunt: v. g. quaedam animalia sunt quadrupedes, atqui quidam quadrupedes sunt carnivori —; ergo quaedam animalia sunt carnivora . Praemissae sunt ambae particulares, sed fixae, seu ut ait Volfius, propriae, ideoqué conclusionem pariunt.
- 7. Similiter ex duabus praemissis negantibus generatim nulla fluit conclusio - . Ex eo enim quod medio termino non conveniant termini conclusionis, non sequitur profecto inter se convenire aut non convenire. Haec regula non est tamen absoluta, uti veteres opinabantur, sed duas exceptiones admittit, in quibus recta emergit conclusio. 1.º Si negatio aut ad subjectum, aut ad praedicatum transferri potest - ex. gr. - quod est simplex non dissolvitur -; anima humana non dissolvitur -; ergo est simplex -. Recta quidem conclusio, quia negatio tam subjecto, quam praedicato uniri potest; - quod est simplex est non dissolvibile (praedicatum negativum), atqui etc. ergo etc.: vel, - quod non dissolvitur (subjectum negativum) est simplex; - atqui anima etc.: ergo etc. 2.º Ex duabus negativis descendit quoque conclusio, si de praedicato iam denegato aliquid amplius inficiatur adeo, ut subjectum majoris negativum fiat — quidam homines non sunt humiles -: atqui quidam homines non humiles neque virtutem diligunt -, ergo quidam homines virtutem non diligunt .
- 8. Identitas medii termini cum duobus terminis thesis ope trium tantum propositionum innotescere debet . Hac lege praescribitur, ut practer tres propositiones syllogismi, atque principium dialecticum eiusdem, nibil aliud, vel alia non advocetur propositio; secus enim signum est conclusionem inde illatam non esse immediatam, sed mediatam, uti est conclusio peculiaris affirmativa ex duabus praemissis universalibus affirmativis, quae ope quartae propositionis utique nanciscitur; ideoque mediata nuncupatur. Ideo superius dictum est, quod forma syllogismi sit una et trina; una in toto syllogistico, trina in propositionibus.

Atque hae quidem regulae tot sunt regulae supremae argumentandi applicationes.

## CAPUT TERTIUM

#### DE VARIIS ARGUMENTATIONIS SPECIEBUS

492. Argumentatio potest dupliciter inspici, quoad formam, a quoad materiam. Quoad formam innumerae esse possunt argumetationis species tum 1.º secundum varias vocabulorum significations, quibus ideae exprimi solent, atque locationes ellipticas, pleonastica, implicitas, explicitas, complexas, aequivocas linguae (del linguaggis) quae, uti notum est, in inflexionibus, phrasibus, periodis, prosentiatione influite propemodum variare potest, adeo ut sit pene impessibile signa et formas syllogisticas eodem modo determinare, quo formulae supputationum algebricarum; 2.º tum secundum diversas metis operationes, quae in eodem conceptu versantur, atque sub pisribus aspectibus ipsum repræsentant. Satius ergo nobis est, quasdam tantum formas speciales syllogismi caeteris usitatiores excerpere, triusmodi sunt enthimema, epicherema, et sorites.

493. Quoad materiam vero syllogismi, quaedam etiam inde emegunt species, vel modi intrinseci syllogismi, quorum praecipui quir que censentur, nempe additio, subtractio, proportio, integratio, sirculus solidus vel regressio. Hae totidem sunt formae logicae vere argumentationis, quibus mathematici potissimum utuntur, etsi caras haud logicae tractatores hactenus nusquam meminerint: et anod seis est, ac vehementer deplorandum, etiam nunc postea quam detectas & exploratae fuerunt, parvipendantur, aut diris devoveantur aut cleadestinis consiliis oppugnentur, aut proditorio silentio palam praetsgrediantur ab iis etiam, qui caeteroquin ex infimis opellis vilia que que et pudenda conscribillant, atque interea se inventutis magistres peritos, acquos, infallibiles, ac sequendos tamquam servum necus iactant. Vae invidis veritatis impugnatoribus, qui bonum malum, & malum bonum dicunt! Spiritus veritatis, in quem audacter peccant, testis crit inter eos et veritatem, necnon iudex districtissimus in revelatione conscientiarum.



#### ARTICULUS PRIMUS

#### SPECIES ARGUMENTATIONIS IUXTA FORMAM SYLLOGISMI DISTINCTAE

## §. 1. Enthimema.

494. Enthimema est — syllogismus obtruncatus, vel crypticus, cui ridelicet aut una, aut alia ex praemissis, utpote per se evidens et faths subintellectu, brevitatis gratia omittitur —. Saepe unica propositione videtur enthimema contineri, quae ideo enthimematica nuncupatur, uti — religiosus evadisti, ne amplius mundo commiscearis — . syllogismus perfectus enthimati subsequenti coniunctus dicitur polysyllogismus.

## §. 2. Epicherema .

495. \* Epicherema = est syllogismus, cuius praemissae probatione oborantur, sive quod ea indigeant, sive ex abundantia, et maioris :laritatis causa = . Oratio concinne disposita, ac numerosa, quoddam picherema est, iuxta eloquentiae praecepta exornatum atque effusum.

## 8. 3. Sorites .

496.° Sorites dicitur = series propositionum adeo inter se connexaum, ut praedicatum primae succedat in subiectum secundae, et ita orro, donec subiectum primae adstipulatur praedicato ultimae, quae st soritis conclusio =. Haec argumentatio adbibetur, si unus tantum srminus medius non sufficit identitati inter subiectum et praedicatum enclusionis statim cognoscendae; ideoque plures termini eliguuntur, querum unus identificatur altero, atque primum identificatur ultimo. tectum tamen est hoc argumentandi genus, utpote innixum hoc prinipio — quod praedicato tribuitur, tribuendum pariter est subiecto iuadem —. Hinc v. g. si verum est avaris cupiditatem competere, apiditati insatabilitatem, insatiabilitati privationem, privationi infecitatem, verum consequenter erit — avaros esse infelices — quia inelicitas, praedicata alternando, ostenditur virtualiter inclusa in cupitate, quae si avaris congruit, congruunt itidem ipsis quae insunt cutiditati, itemque infelicitas.

#### ARTICULUS SECUNDUS

## SPECIES ARGUMENTATIONS SECURIOUS MATERIAM SYLLOGISMI. ACT ORDINEM INTRINSECUM ENTES

497.' Propositiones, quae materiam syllogismi constituunt, at ideas puras, aut realitates cognitas contineut, quae, uti patet, vais inter se relationes, et nexus ideales, vel reales habent; quibus prinde cognoscendis variae praesto sunt viae accundum earum natura idealem vel realem. Hinc tot argumentationis modi intrinseci orietur, seu secundum materiam syllogismi, qui principio — aequalitati duorum terminorum cum tertio — vel principio — totius syllogistici reguntur, cum eo quidem discrimine, quod tot species totius syllogistici occurrunt, quot sunt argumentationis.

### §. 1. Additio -, Inductio - Exemplificatio.

198. Additio = est species quaedam argumentandi, quae partes segillatim enumeratas unica propositione complectitur =: Ioannes sui. Apostolus; Ioannes suit Evangelista: ergo Ioannes suit Apostolus; toannes suit Evangelista. Quod si habeatur vocabulum aequivalens suman partium, tunc ultima propositio potest hoc vocabulo simul consci. Aliud tamen est, ac syllogismus, utpote medio termino destitui. Nihilominus solida est, et hoc principio dialectico eius totum syllogisticum subauditum comprehenditur — partes simul sumptae adequant totum, vel, e converso —.

Additioni similis est inductio, — qua ex multis rebus singularius observatis, atque quasdam qualitates, aut operationes fixas semen ferentibus, concluditur ad speciem, vel ad legem generalem rebus perpensis communem —. Quae quidem conclusio inductiva, licet mui usus, atque scientiarum naturalium fundamentum, necessitates absolutam non inducit.

Inductioni quodammodo adscribi videtur ecemplificatio, sen = se gumentandi genus, quo facto aliquo peculiari principium aliquod univesale, quod interdum necessarium esse potest, in mentem revocamur =: ex. gr. si quaeras quaenam ex duabus gemmis, quas cernis, pluis sit aestimanda, tibi respondetur — pretiosior — cur? — quia melior sunt inferioribus anteponenda —. En veritas universalis gemmaras occasione recordata, non autem primo inventa, uti in inductione se cidit.

#### §. 2. Subtractio — Dilemma.

499.° Subtractio = ea est argumentatio, qua cuidam datae propositioni aliquid detrahitur =. Cum autem propositiones aut ideis, aut affirmationibus possibilibus, aut affirmationibus realibus vel assensibus, aut dubiis constent, hinc variae consequuntur subtractionis species, subtractio scilicet idearum, affirmationum possibilium, assensum, et dubiornm. 1.° Subtractio idearum fit, cum ideae cuidam quidquam subducitur, atque residuum tantum exprimitur. Sic ex idea mille florenorum, quibus villa aestimatur, deductis decem florenis pecuniae vectigalis, remanent nongenti ac nonaginta floreni, quanti scilicet villa habetur. Item: — idea entis menti erepta exurgit idea nibili —. Item: — si, omnibus domus locis perlustratis, Petrus v. g. nondum invenitur, infertur domi non esse —: — si ab ente quodam aliquae partes removeantur, remanent caeterae; si omnes, nibil —.

argumentatio, quae ex duodus membris propositionis disiunctivae duas infert conclusiones utrinque adversario contrarias —. Ast adversario duadus hisce conclusionibus perstringendo requiritur 1.º ut enumeratio propositionis disiunctivae sit perfecta, sicque ipsi nullum pateat effugium; 2.º ut propositio disiunctiva certa sit, atque adversario probabilitatem contradicendi auferat; secus dilemma facile poterit intorquerl: v. g. si quis vellet hoc dilemmate probare, reges odio habendos fore: — reges aut impios puniunt, aut ipsis indulgent: si primum, impii eos odio habent; si secundum, probi; ergo reges semper odio habentur —. Quod dilemma sic retorqueri posset, probando reges amore semper prosequi: — aut enim ipsi impiis blandiuntur, aut poenas decernunt: si primum, ab impiis amantur; si secundum, a bonis: ergo amore etc.

501. 2. Subtractio affirmationis possibilis evenit, cum propositio, quae possibilis, vel affirmatu possibilis censebatur, impossibilis aut absurda detegitur, ideireo nihil significat: v. g. — datur numerus infinitus —. Latente enim adhue repugnantia numeri infiniti, prima fronte hace propositio eeu possibilis admittitur, respuitur autem, hac repugnantia detecta. Eius principium est — si una propositionis pars alteram repellit, propositio est tantum opinativa, vel apparens, idest sine affirmatione possibili, seu affirmati nequit, etiamsi mens serio vellet —.

302. 8. Subtractio assensus exercetur, cum propter defectum rationis sufficientis, ab aliqua propositione iam gratis recepta, assensus cohibetur, atque vel falsa, vel dubia declaratur. Cuius argumentationis principium dialecticum eiusmodi est, — numquam sine ratione sufficienti assentiatur —.

503. 4. Subtractio dubii habetur, si dubium ab aliqua propositione removetur, et uti vera accipitur. Principium autem dialecticum huiusce subtractionis est: — propositio dubia, dubitatione depulsa, vera evadit —.

## §. 3. Proportio.

504.º Proportio est = genus intrinsecum argumentandi, quo, cognita ratione quantitativa duorum terminorum, deducitur relatio item quantitativa tertii cuiusdam termini noti ad quartum terminum ignatum =, — v. g. 2:6::3: x seu 9 —. Ex hac argumentatione dusta exoritur quantitatis illatio, argumentativa et diminutiva, seu a minori ad maius, et a maiori ad minus. Exemplum primae:— si virtus decet Christianum, a fortiori Presbyterum —. Exemplum secundae: — si ia Presbytero non est honesta recreatio improbanda, multo minus in lei-co — (1).

Triplici autem modo conficitur proportio; 1.º si praedicatum cuidam subjecto respectu suae maioris, vel minoris magnitudinis competit, tum aucta, vel diminuta subjecti magnitudine, mutatur etian magnitudo praedicati. Hac proportione vim respectivam triplicis vectis physici cognoscunt. 2.º Si subjecta quaedam aliculus generis, au speciei dato praedicato pro data corum amplitudine gaudent, cognita ut primum ratione quantitativa inter subjectum et praedicatum, infertur etiam ratio quantitativa praedicati cum altero subiecto cognite: ex. gr. equus tantae fortitudinis currum A pondere B vehit, equus alter, qui dimidio minoris fortitudinis potiatur equi prioris, dimidius solummodo curri A ponderis B vehere potest. 3.º Si aliquid. pata quantitas actionis adhuc incomperta, inquiritur de aliquo subjecto. cuius maior quantitas iam praenescitur, saltem concludi potest inema caeteras minores quantitates actionis ferre: ex. gr. - Si Petrus interras eamque prolixam lectionem memoriter discit, potest etiam quasdan preces breviores memoriae mandare -: qui pondus sustulit mille librarum, cur non centum (2)?

505.º lamvero principium dialecticum progressionis a minori ad maius, vel ascendentis est, — subiectum et praedicatum suat in

<sup>(4)</sup> Specimen proportionis habetur in hac celeberrima loannis Kepleri propositione, quae legem fundamentalem, et quasi clavem continet totius nostri systematis caelestis:—quadrata temporum periodicorum planetarum, sunt cubis distantiarum a sole proportionalia—.

<sup>(2)</sup> Proportio aut certa, aut probabilis esse potest, prout certe aut probabiliter tantum cognoscitur ratio quantitativa trium terminorum, eorumque relationes reciprocae.

ratione directa—; idest aucto, vel imminuto subiccto, augetur, vel imminuitur prædicatum. Principium dialecticum progressionis a maiori ad minus, vel descendentis, est— subicctum et prædicatum sunt in ratione inversa—; idest dum subicctum augetur minuitur prædicatum, et vicissim.

506.° Operationibus arithmeticis, multiplicationis, et divisionis fere semper immiscetur proportio. Cum enim ex. gr. tabernarius quaerit praetium totale 20 librarum casei, quem nuper pretii libralis 15 opulorum emerat, atque invenit esse tercentorum obulorum, videtur numerum 20 duxisse per 15: ast ipse potius proportione in mente usus est hac pene fermula — si unam casei libram tanti pependi, quanti ergo librae 20 —? En vera proportio. Eodem pacto si ipse inquirit quanti minutatim caseus aestimetur, quem in globo emit, haud profecto divisione sed proportione magis utitur huic problemati solvendo, scilicat — omnes casei libras tanti acquisivi; quanti ergo libram unam? quanti drachmam? Miscentur ergo quam saepissime modo una, modo altera, modo ambae simul hae duae operationes arithmeticae cum proportione, cui coniunctae ad logicam, inde autem solutae ad arithmeticam pertinent.

## §. 4. Integratio — Analogia.

807.º Integrationem = cam appellamus argumentationis intrinsecae speciem, qua ex notis ad ignota assurgimus, ut conceptum imperfectum rerum iam cognitarum, ignotorum inventione, quibus cognita ontologice referuntur, perficiamus = . Qua certe argumentandi ex visibilibua ad invisibilia provehimur, ex factorum notione ad corum causas, ex sensationum imaginibus, quae in animos nostros irrumpunt, ad corpora externa attingenda veluti prosilimus (1), cadem semper ducti ratione, scilicet — cognitione alicuius rei conditionalis, quae conditionem vel causam suae existentiae expostulat —.

508.° Sicut philosophi in conceptibus integrandis, item artifices in operibus instaurandis, ad integrationem confugiunt, uti videre est alerumque inter artifices, qui defosso aliquo antiquo simulacro, pedes aut manus, aut aliquam partem fractam, tanta partium adiunctarum perfectione, regularitate, et aptitudine ipsum ad propriam formam restituunt, ut fortuito postmodum parte amissa ruderibus reperta,

<sup>(</sup>I) Hinc perceptio intellectiva corporum quaedam est integrationis species aturalis et immediata, ideireo nondum vera argumentatio, quae est essentializar mediata. Potest tamen factum perceptionis intellectivae in formam argumentationis a reflexione converti.



simillima, atque eiusdem prorsus formae visa fuerit. Quae quiden similitudo er eo deducta est, quod artifer essentiam integram et perfectam simulacri statim divinatus fuerit, cui perficiendae partes confractas iterum appinsit iuxta nativum ordinem completum earumden. Item se gessit Cavier, geologus celeberrimus, qui ex quibusden sparsis animalium ossibus petrificatis, integram corporum structura collegit. Item astronomus Leverier, qui ex irregularibus Urani exillationibus intulit existentiam et situm planetae ignoti optycis instrumentis postea comperti, qui Neptunus dictus est. Integrationi ap recte exercendae requiritur cognitio ordinis intrinseci entium, quoru idea vel realitas est studio aut arte perficienda. Quocirca si ordo istrinsecus rei sat non fuerit perspectus, aut solum accidentaliter, is tegratio hand ad rei veritatem infallibiliter conducit, sed ad probbilitatem einsdem dumtaxat: fieri enim potest, ut pars adhue incomperta ordini intrinseco rei absolvendo non sit necessaria, ideoque mut notest necessario inferri: v. g. si viso per fenestram usque ad pelo homine, inferrem subter fenestram pedes habere, illatio non ferti necessaria, neque propterea infallibiliter vera, quippe quod nil resegnat, quin saepe accidit, ut homo pedibus careat, quia pedes ses sunt pars essentialis naturae humanae. Contra si hominem ratiocinantem audiam, sine haesitatione, et quidem necessario inferre licebit, eum animo pollere invisibili, quia animus de essentia hominis est.

309.º Principia dialectica istiusmodi argumentationis plura sul inuta conceptus perficiendi naturam. Si enim agitur de entibus finitis generatim, duo principia habentur, nempe causalitatis, et substantis: si autem de entibus finitis in specie, loco principii sunt eorum essetiae genericae, vel specificae hac formula expressae — unumquodque ens sua debet integra essentia constitui: hiuc admissa eius existenti, tota consequenter est eius essentia item admittenda —. Sin autem sermo est de integratione, quae versatur in relatione inter ainfinitum et finitum, tria ipsi sunt principia dialectica, 1.º principium citae; 2.º principium rationis sufficientis; 3.º principium dependentie entis finiti ab infinito, quod dici etiam solet principium religionis.

510. Integratio probabilis analogiam generat, quae est = argumetatio ex propositione generali per inductionem comparata, factum afquod inducens =. Sic ex eo quod inductione constat, legem est naturae constantem, ut singulis diebus mane diluceat, concludimes per analogiam, cras quoque idem futurum esse. Analogiae maximis usus est in physicis iuxta ac in historicis et civilibus. In rebus physicis analogia est unum ex physicae principiis, in historicis est regulatita criticae, in civilibus norma prudentiae. Nullibi autem ex se certainem rei illatae parit, quia propositio universalis, cui insistit, dactiva, idest ex contingentium regularitate solum collecta.

## §. 5. Circulus solidus, seu regressio.

311.º Circulus solidus, vel regressio dicitur = argumentatio, qua mens cognitione virtuali et implicita totius, vel principii universalis, (d'un tutto) naturaliter innixa, ad cognitionem actualem et explicitam rei cuiusdam specialis progreditur, ex qua cognitione actuali veluti subsiliens ad cognitionem plus minusque actualem, et explicitam totius, vel principii universalis, unde caepit, quodam ferme circulo in girum acta, regreditur =. Hanc regressionem praecipit ipsa mentis conditio, quae cum nihil peculiare explicite cognoscere valeat, quin prius virtualiter totum aliquod universaliter noverit (uti saepe inculcat s. Thomas; nimirum mentem ab universalibus ad singularia transire) eius ductu ad peculiaria cognoscenda quasi descendit (1).

Hoc pacto mens ideam entis, ceu medium et formam rebus percipiendis, quin id animadvertat, adhibens, statim ac ope reflexionis abstrabentis, eam singulis ideis latentem deprehendit, sibi haud amplius ipsam aut ut formam aut ut medium cognitionis, sed qua obiectum exhibet, vel, ut ait s. Thomas, rationem entis, idest eius naturam, leges, usum et miram fecunditatem apprehendit: procedit ergo a notitia virtuali et implicita ideae entis ceu formae et medii cognitionis ad ipsam ideam entis uti obiectum cognitionis inspectum; non est ergo eadem cognitio, neque propterea de eodem in idem secundum eumdem respectum, uti in circulo vitioso contingit. Item, mens corpora primo percipiens, virtualiter tantum in primis novit ea contingentia esse; deinceps reflexione accedente, explicitam acquirit ideam corum contingentiae, qua virtualiter notio relativa infiniti involvitur, eoque, cum explicita et actualis evaserit, regressio completur. Immensum systema Rosmini hoc circulo volvitur. Ex idea entis utpote medii cognitionis proficiscens scientias ideologicas, psychologicas et morales ab eiusmodi medio cognitionis fluentes perlustrat : deinde ideam entis veluti obiectum perpendens, invenit ens perfectum triplici forma essentialiter constitui, quibus formis abstracte expensis, ontologia, concrete autem sumptis theologia naturalis nanciscitur, atque ita scibile humanum a fine usque ad finem totum pertingitur, itemque unitati cuidam potentissimae, atque universalissimae coadunatur, ut centro circumscribitur circuli periphaeria (2).

<sup>(1)</sup> Idipsum in ideogonia saepe recurrit, cum fere ubique dictum fuerit coguitionem ex quadam applicatione universalis ad singularia oriri.

<sup>(2)</sup> Iam in pracf. protolog. vidimus — scibile humanum in orbem veluti circumquaque ferri —; quod quidem veteres nonnulli videntur praesentire cum animae tribuunt figuram sphaericam.

512.º Haec argumentatio tota fulcitur synthesismo naturae, quo plura simul intrinseca relatione adeo complectuntur; ut ipsa mens prius eorum totum, vel complexum sed confuse, cognoscit, postes partes seorsim et quidem explicite, deinde ad totum explicite cognoscendum redit. Hinc lege huiusmodi synthesismi naturae obstricti, nequimus v. g. de ente reali loqui, quin ens ideale uti medium et formam cognitionis subintelligamus, neque de ente ideali tamquam objecto, quin eius realitas et moralitas subjectiva supponatur. Iden dicendum de argumentatione ab effectu ad causam, et a causa ad effectum. Prima argumentatio vocatur ab Aristotele — demonstratio quod —, posterior — demonstratio quid —.

#### SOPHISTICA

513.º Haec de sophismatibus sectio eas comprehendit apparentes argumentationis species, quae magis aut minus formae syllogisticat similes numerantur, etsi tales de facto non sunt, atque perinde faisitati vel errori magis, quam veritati insinuandae solent a sophistis adhiberi (1). Hae propterea species adulterinae, vel captiosae argumentationis ad cavillandum usae, sophismata fuerunt passim nuncapata, quorum falsitas modo ex defectu verae formae syllogisticae; modo ex defectu veritatis in materia eiusdem; modo ex disputationis scopo originem ducit. Atque hinc triplex sophismatum genus, quod seorsim nobis persequendum, enucleandumque praescribitur.

### CAPUT OUARTUM

## SOPHISMATA, QUAE IN ARGUMENTATIONIS MATERIA PECCANT

814.º Materia syllegismi in tribus, quibus ipse componitur, prepositionibus reperitur: propositiones autem subiecto et praedicato invicem copulatis constant; ergo veritas materiae syllogisticae est ipsi
eademque propositionum veritas, quae ex relatione reciproca subiecti
ad praedicatum dependet. Hinc vera tunc censetur propositio, si relatio istiusmodi item vera aestimatur, secus autem falsa. Porro mens
quoad relationem praedicati ad subiectum discernendam potest tribus
de causis hallucinari, 1.º vel quod subiectum sat accurate ipsa non

<sup>(4)</sup> Sophistes appellabentur ii, qui ostentationis et quaestus cansa philosophabentur: maxima fuit et gravitatis et ingenii gloria — Cic. in Lucull. Quan quidem ostentationem ut adsequerentur, nonnumquam confundebant fas neferue: inde sophistica despectui haberi caepit, — Vid. Plat. proth. — soph.

cognoscit; 2.º vel quod praedicatum ipsius item quantum opus foret non attiugit; 3.º vel quod apparentem aut partialem nexum inter praedicatum et subicetum interpolat. Quapropter tria iam inde exsiliunt sophismatum genera habito ad materiam syllogismi respectu 1.º sophismata ex confusa subiceti notione; 2.º sophismata ex confusa notione praedicati; 3.º sophismata ex nexu erroneo, vel ex supposititia convenientia totali praedicati cum subiceto, de quibus mox singillatim.

### **ARTICULUS PRIMUS**

## SOPHISMATA BE CONFUSA SUBJECTI NOTIONE CONGESTA SOPHISMA ABSURDI, UT AUNT, IMPLICITI

515.º Hoc sophismate propositio antiperistasis, laborat, in cuius subiecto veluti funditus aliquod tegitur absurdum non sat, neque extemplo perspectum; ex. gr. — plantae numero infinitae ideam genericam plantae exhauriunt —. Absurdum subiecto huiusce propositionis implicitum, si vides, certe delitescit, nempe numerus infinitus, qui ex absurdis est. Ideoque hace propositio, itemque aliae permultae mathematicae, quae perinde suppositione — uumeri infiniti — fundantur, idem necessum est absurdum redoleant, nihilque veri in seipsis includant, si vocabula, quibus sane haud sane nexum, at elementa tantum propositionum huiusmodi seorsim proferre consuescimus, ademeris.

Eiusdem generis aestimantur propositiones quaedam, mendaces nuncupatae, quae tria tempora in unum congerentes, praeteritum nempe, praesens et futurum, rem adeo congeste exprimunt, ut ipsa cademque una esse 'ac non esse videatur. Quibuscumque ergo ex hisce propositionibus syllogismus componitur, sophisma est absurdi impliciti.

#### ARTICULUS SECUNDUS

>

#### SOPHISMA INFINITI NON PERCEPTI

516. In hoc sophisma toties homo impingit, quoties in Deum, cuins existendi modum, ordinem et dignitatem directe et positive non intuetur, quae sunt creaturarum transfert, eique applicat, iuxta atque si Deus a nostra vatura disiunctissimus, sit nobis in existendo persimilis. In hanc autem confictionem pertrahimur, quia idea negativa et vacua, quam fuimus naturaliter de divinitate nacti, minime contenti, nitimur eam, operante, et suggerente imaginatione qualitatibus

creatis confercire seu positivam et plenam reddere. Systemata Schelling, Hegel, Gioberti, aliorumque pantheistarum speciei cuiuslibet, si penitus introspiciantur, tot sunt commenta sophismati infiniti non percepti superstructa.

Ex hoc sophismate initia subinde traxerunt anthropomorphismus. zoomorphismus, idololatria, atheismus et fatalismus. Tres enim primi errores inde conflati fuerunt, quod homines rudes nimis et effræni imaginatione potius, quam ratione compulsi, sensibilia vel quae ad homines, vel quae ad res mundanas, animatas vel inanimatas pertinent simul, ideam Dei implendi causa, coacervantes, Deum corporeum. ac interdum monstruosum sibi plasmarunt, formis scilicet hominis, aut belluarum, aut etiam entium materialium refertum. Atheismus praeterea exhine itidem deductus est, quia homines cum Deum nullis posse creaturis finitis conformari rectius perspexissent. de idea negativa et vacua divinitatis tamquam de chimaera suspicari caeperunt, atque eo deducti fuerunt dementiae ac impietatis, ut nullum Deum esse decernentes, atheismum invexerint. Fatalismus denique ex sophismate infiniti non percepti item pullulavit, quippe cum homines, ob defectum ideae positivae Numinis supremi, lateat eius modus et ordo res humanas et cosmicas in finem praeordinandi, in hanc desperatam sententiam concessere - nobis nihil curae esse amplius vitae negotia, quia gratuite plane ac ineluctabiliter aut ad penam, aut ad gloriam, sic Deo iubente, praeordinamur -...

## **ARTICULUS TERTIUS**

#### SOPHISMA INDETERMINATI

517.º Huiusmodi sophisma tunc obtruditur, cum subiectum indeterminatum propositionis cuiusdam pro determinato accipitur, indeque, successive intexitur argumentatio. Huic sophismatum generi referuntur ea, quae nonnumquam pertractantur circa divisionem indefinitam spatii puri, et illimitati; quam quidam determinare cupietes, alii finitam statuunt, ideoque spatium purum constare partibus extensis; alii contra infinitam, atque proinde spatium punctis tantus simplicibus componi asseverant. Ast utrinque erratur, quia spatius purum simplicissimum suapte natura est, atque partium expers ur dequaque, ut ut imaginatio aduitatur, licet perperam, alias atque alias ipsi portiones postea indefinite dividendas; inserere.

518.º Hoc itidem sophismate peccatur, cum vocabula aut ides significationis indeterminatae, determinantur, ut ex. gr. accidit iis re nas, quae successivo partium augmento, aut subtractione exurgus diruuntur, uti acervus lapidum, cui formando lapides sunt qui

dem multi tonglomerandi, quin numerus corum definiatur. Iamvero si quis modo diceret; quemadmodum ex priorum lapidum subtractione nondum acervus destruitur, ita adhuc deinceps perseverat, etiamsi pauci, puta duo aut tres lapides remanserint, sophisma iam hoc ipso perpetraretur. Multae equidem partes acervis construendis requiruntur: earum tamen numerus est indeterminatus; ideoque inferri nequit, sicuti in primis, ita in ultimis lapidum subtractionibus acervum integrum superesse. Non enim elabitur in primis acervus, quia tot numeratis lapidibus non eget; elabitur autem in ultimis, quia lapides videntur minores quantitate indeterminata acervi. Ex hoc acervi exemplo praessens sophisma nomen acervale vel conglobatum penes graecos obtinuit.

# CAPUT QUINTUM

### SOPHISMATA EX CONFUSA PRAEDICATI NOTIONE

### ARTICULUS PRIMUS

#### SOPHISMA FALSAR CAUSAR

- B19.° Sophisma falsas causas toties committitur, quoties non causa pro vera causa alicuius facti, uti aiunt, admittitur. Eo aliud arbitror non esse sophisma inter homines frequentius. Ad istud enim moliendum homines quadruplici ratione moventur: 1.° moventur ex ipsa inclinatione ingenita res in propriis causis cognoscendi, quibus nondum compertis, alias verisimiles et affines causas pertentant, atque passim, si res politicae agantur, cum ingenti rei publicae et domeaticae iactura. Quot enim vessationes, quot seditiones, iurgia, dissidia, caedes, bella sophisma falsae causae non caepit, non incitavit, mon fovit usque etiam, uti nuper saevitum est in Urbe Roma, ad crudelissimas insontium interneciones?
- 520.º 2.º Moventur ex constanti successione quorumdam factorum, quorum tempore primum, causam, secundum, effectum, confestim nuncupant, ac si quia post hoc, ergo propter hoc —. Sola enim prioritas temporis non sufficit naturae causae constituendae, neque consequenter eius posteritas effectui.
- 521.º 3.º Moventur ex confusione causac cum occasione, conditione, circumstantiis, obstaculi remotione, aliisque id genus, quae licet magis aut minus in causam influent, ab ea tamen disjunctissima sunt, atque alterius prorsus naturae.
- 522.º 4.º Moventur demum ex nimia reverentia erga comaedos, histriones, circulatores, aut etiam viros positive doctos, et praece-

ptores, quihus idioti praesertim ac imbecilles ad quaeque ridicula etiam sine examine admittenda inducuntur, es solum de ratione quis — ipse divit — (1).

### ARTICULUS SECUNDUS

#### SOPHISMA - FACTI CHIMARRICI

MAR." Sophisma facti chimaerici illud est, quo, facti memorie quillem proditi, at numquam habiti, causa inquiritur. Hac enim inquialtione iam facti existentia tueri videtur, quae aliunde ia primis furri solide probanda. Eiusmodi sophismate peccant fere omnes quaditumen de phaenomemis opticis, ac de praevisionibus magnetizzate quampluribus est. Eodem vitio item investigationes phrenelogicae de vitoris Gall inficiuntur. Huic autem falsae argumentationi refellende nil aptius est, quam facti existentiam ante omnia firmis exploder argumentis.

### ARTICULUS TERTIUS

## SOPHISMA INDUCTIONIS VITIOSAE, AUT ENUMERATIONIS IMPERFECTAE

524.° Sophisma inductionis vitiosae, vel imperfectae enumerationis, conficitur, cum ex levi et imperfecta consideratione nonnullorum dumtaxat eventuum, vel individuorum, statim propositio generalis colligitur, quae est praemissis fortier ac redundantior. Quam argumetandi speciem ut quis evadat, duo sunt notatu diguissima: 1.° propositiones vere universales, seu singulis individuis alicuius classicongruentes, ex eorum essentiis educendas fore: 2.° propositiones, ex naturae tantum regularitate, ac ordine, vel ex hominum coasultudine deductas, nullatenus, nec vere, nec essentialiter universale esse, ac proinde neque immutabiliter veras, quamdiu impossibilitis quod ipsae aliter contingant, non constet; quod si constet, vere; secus autem aut qua probabiles, aut qua falsae sunt existimandae.

(4) Fere omnes blaterones qui absque rubore et plane audacter contre C.
Rosminium debacchantur ex ipsis sunt, qui eins scripta ne vel summis la quidem unquam delibati caecam fidem nonnullis praestant qui in ruism trici per fas, nefasque, coniurarunt.

### CAPUT SEXTUM

# SOPHISMATA EX DEFECTU DEBITAE CONNEXIONIS PRAEBICATI CUM SUBIECTO

#### **ARTICULUS PRIMUS**

#### SOPHISMA ACCIDENTIS

828.º Cum praedicatum totaliter ac essentialiter decernitur cuidam sengracre subiecto, cui caeteroquin partialiter tantum, vel accidentaliter congruit, in sophisma accidentis incurritur. Hoc sophismate ritiantur sententiae eorum, qui propter medicorum imperitiam, ariem medicam proscriptam vellent, atque etiam illae ad ravim usque perepitae criminationes in Ecclesiasticos utriusque ordinis, quibus collective sumptis, atque indiscriminatim imputantur scelera et crimina nonnullorum ex his ordinibus, perinde quasi iuxta praescriptum egis cuiusdam canonicae vel monasticae ad flagitia perpetranda, aut aliorum sociorum consensu, suasiquibus et minis fuerint ipsi commisi.

# ARTICULUS SECUNDUS

### SOPHISMA GENERIS

826. Sophisma generis ex eo producitur, quod alicui subiecte lementum ipsius genericum tamquam praedicatum specificum affingiur, fere ac dicerem: — homo animal est —; canis est animal — ero canis est homo —. Quod sophisma aperte exploditur hac sola animadyersione, scilicet, hominem quoad genus animal quidem esse, son vero quoad speciem rationalem, qua a cane discriminatur. Quanticum sumpta, et prout sonat, falsa conspicitur, ac sophisma girictim sumpta, et prout sonat, falsa conspicitur, ac sophisma girictim sumpta, et prout sonat, falsa conspicitur, ac sophisma girictim sumpta, et prout sonat, falsa conspicitur, ac sophisma girictim sumpta, et prout sonat, falsa conspicitur, ac sophisma girictim sumpta, et animantibus est — vera evadit; at hoc ipso, proter istam nempe conversionem ut ambigua et aequivoca haberi deset, ideoque adversa legi syllogismi, qua iubetur — significationem syminorum syllogismi eamdem in praemissis permanere —.

# CAPUT SEPTIMUM

#### SOPHISMATA BY DEFECTU FORMAR IDEALIS ARGUMENTATIONIS

### ARTICULUS PRIMUS

### SOPHISMA AEQUIVOCATIONIS, ET AMPHIBOLOGIAE

527. Sophismata hactenus enumerata eam in syllogismo legen infringunt, qua veritas in materia, vel in propositionibus syllogismi praescribitur. Quae autem sequuntur ex defectu formae idealis ciudem, alteri opponuntur legi, qua statuitur — conclusionem in um praemissarum contineri, alteram autem reapse eam includi declarare — quod certe, identitate verbali terminorum integra manente, obtinetur; alias, admissa vel minima sensus verbalis varietate, tota ku periclitatur, iamque sophismata quoad formam incipiunt.

528. Horum autem sophismatum primum occurrit, quod asquivocationis dicitur, idest vocabulis duplicem sensum redolentibus confectum: ex. gr. — vir pius est Deo acceptus —; atqui ego pius sum — (nomine tantum); ergo sum Deo acceptus —.

529. Amphibologia vero species est aequivocationis per lingue sintaxim inductae, quae item bifariam intelligi potest: ex gr. — quoi est Ciceronis a Cicerone possidetur —; atqui hic liber est Ciceronis—ergo ab ipso possidetur —.

## ARTICULUS SECUNDUS

#### SOPHISMA PRONUNTIATIONIS

530.º Etiam diversae verborum prolationes solent multoties sopisma confiare: ex diversa enim vocis inflexione, syllabarum coniuctione, vel disiunctione, vel duplicatione, aut reticentia, gravi aut lei accentus sono, vel etiam defectu, vocum aspiratione interiecta vi omissa, dyphthongis positis vel correptis, aliisque id genus piuriss secundum linguarum naturam, totidem aequivocationes oriri possus sophisticae. Sic versipellis, qui inter risum et nutum, necunon laia ad subridendum concrispata, lacemque malignam oculorum, cuide theoriae rosminianae addicto, audientibus aliis posceret: — tu qui in naturae, Deique arcanis rimandis recte, semper, feliciterque terminaturae, Deique arcanis rimandis recte, semper, feliciterque terminaturae, duceris, hoc mihi nunc mysterium, quaeso, enucleacum aliud profecto verba praeseferrent, aliud animus ea prolatet enim sub verborum dulcedine venenum; ideirco (pi

dit, eius praeda fit, cum ad loquendum incitetur non utique, occasio capiatur eius doctrinae collaudandae, sed maiori dehabendae.

# **ARTICULUS TERTIUS**

#### SOPHISMA LOCUTIONIS FIGURATAR

. Licet locutionis figurae plurimum ideis explanandis, atque mente pingendis inserviunt, cavendae sunt tamen, ubi res leae praesertim aguntur. Imminet enim periculum figurae profigurata usurpandae. Id saepe in sacris aetatis nostrae oratoccurrit, quorum orationes plus figuris et allegoriis, quam sogumentis redundantes (1), a rudibus auditoribus, numquam e symbolis et figuris ex professo edoctis, vix et ne vix quitelliguntur, aut earum figurae tantum, non figurata; quo fit ientium cognitiones sub concionem comparatae parum meherfferant a notionibus materialistarum, vel pantheistarum. Paum arbitror unquam extitisse ex gentilibus sacerdotes aut phimateriales figuras rebus divinis exponendis, uti plerisque ex concionatoribus moris est.

### **ARTICULUS QUARTUS**

#### SOPHISMA SENSUS COMPOSITI ET DIVISI

. Sophisma sensus compositi illud est, quod propositioni falpad sensum compositum superstruitur; sophisma autem sensus
illud item dicitur, quod propositioni in sensu diviso falsae inPropositio autem vera in sensu composito est, si eius sucomplexo vel composito praedicatum omnimode convenit, secus
a. Qua in re sedulo ea quae subiecto nectuntur sunt perpenscilicet inquirendum est an indicativa, vel etiam determinati1 effectiva sint; posteriora enim tantum subiectum compositum
nplexum efformant: v. g. — hoc praedium erbis virescens, et ir1 est Pauli — Ly — erbis virescens et irrigatum —, sunt verba
va praedii, non determinativa, adeo ut, etsi neque virescens,
irrigatum fuerit, praedium semper res Pauli esset. Contra: —

tecordentur sacri oratores, quod regula extet antiquissima, atque ah tone invecta, quod — exempla et similitudines loco argumenti demonponi non debeant —.



Petrus, mentis praestantissimae plurimum in mathematicis profecit—. Haec propositio item complexa est, ast verba — mentis praestantissimae — ita determinant ac afficiunt subiectum, ut attributum, ident profectus in scientiis mathematicis, ipsi sub ista conditione solum congruat. Quapropter in primo exemplo propositio est vera in seast diviso, non autem in sensu composito; in sensu composito siquiden praedium eatenus Pauli foret, quatenus virescit et irrigatur, quel oppido falsum est. In secundo exemplo propositio est vera in seast composito, falsa in sensu diviso', quia in tantum Petrus in maticis profecit, in quantum perspicaci est ingenio. Idcirco in prime exemplo verba — erbis virescens — etc. utpote indicativa omitti pesunt; secus autem in secundo exemplo, ubi verba — mentis praestatissimae — sunt determinativa, et exprimenda.

¥ a

**DOC** 

M

la,

ė.

k,

e in

\$ 1

No.

### **ARTICULUS QUINTUS**

#### SOPHISMA IUDICII ABSOLUTI

533.° Si quae sub aliquo respectu vera sunt, absolute, et simpiciter affirmentur, sophisma exurgit iudicii absoluti. Ita, quosim, respectu hominis verum est mentem non posse sensibilia corpum percipere sine sensuum auxilio, aut sensationis interventu, si qui inde concluderet, nullam mentem, neque divinam, neque angeliam, utpote sensibus corporeis destitutam, sensibilia ullo pacto cognosore, tueretur tamquam verum absolutum quod non est nisi relativum, idest verum equidem quoad mentem humanam, sensibus revera corporibus percipiendis utentem, falsum contra si propterea quaevis mesi absolute eisdem sensibus conformata ad corporum percaptionem cosetur (4). Huiusmodi sophisma, uti perspicuum est, — a dicto se cundum quid ad dictum simpliciter progreditur —.

### **ARTICULUS SEXTUS**

### SOPHISMA PETITIONIS PRINCIPII, VEL CIRCULI LINEARIS

534.º Notum est, ex syllogismo conclusionem eatenus veram estei, quatenus prius praemissae uti verae receptae fuerunt, adeo uties sit veritas praemissarum, quae veritatem parit conclusionis. Ianversi e converso res esset, vel, si praemissae postmodum, idest postconclusionem verae tantum arbitrentur, haudamplius praemissae fo-

<sup>(1)</sup> Hac ferme ratione apud Ciceronem argumentatur Epicurus, formes manam diis adscribens. De nat. deor. Lib. 1.

ant quae veritatem conclusionis ostenderent, sed potius conclusio. in argumentum, vel in praemissam praemissarum verteretur. time inde exurgeret sophisma petitionis principii, quia conclusio eteretur veluti principium demonstrativum totius syllogismi. Cum mtem conclusio id sit, quod syllogismo probandum est, si ipsa igimr ceu principium demonstrationis postularetur, id. quod est in maestione, peteretur, atque ipsa conclusio acciperetur ut principium lemonstrativum etiam sulpsius, quae aliunde, praemissis videlicet. oret confirmanda; ideoque volveretur circulo vitioso, vel lineari, dem per idem probando. Assimilatur hoc sophisma circulo lineari, mila unde caepit post absolutam periphaeriam eius linea regreditur. line est, quod circulus linearis evidenter differt a circulo solido, :uius linea non redit -unde fluxit, sed in aliud punctum regreditur, 141 videre est in linea spirali cylindro circumvoluta, ex cuius simiitudine logica argumentatio circuli solidi supra memorata, vocari tiam potest cylindrica. In hanc rem iuvat tamen observare, quod ophisma eiusmodi evenit quidem necessario, si propositio demonitranda est falsa, quae cum a praemissis non fluat, arguit totum sylogismum item in forma, ut in materia vitiatum esse; ideoque praenissas dignas non esse, quae concedantur, sin autem propositio denonstranda vera est, tunc sive ipsa, sive praemissae possut legitino syllogismo probari.

\$38. Huic sophismati tota superaedificatur theoria sensistarum, jui concludunt — cognitiones a sensibus oriri, quia ex ipsis hauriunar obiecta cognitionis —. Constat enim haec duo idem re plane esse, atque non posse maior concedi, nisi sub conditione, quod scilicet concedatur conclusio, quae hoc in casu fortior esset praemissis quin tiam earum conditio. Totum ergo hoc lutulentum ac turpe systema afrondo innixum vitioso, cadat oportet:

### ARTICULUS SEPTIMUS

# SOPHISMATA NULLIUS AUT FALSAT CONSEQUENTIAE, NECNON INTERROGATIONUM MULTARUM

536. Sophisma aut nullius, aut falsae consequentiae enascitur, rann ambae praemissae, tametsi verse, totum non habent syllogistiman, vel conclusionem non complectuntur; ex quibus propterea aut amila deducitur, aut falsa conclusio.

537. Sophisma interrogationum multarum in eo consistit, quod multae sibique oppositae confestim proponantur interrogationes circa aliquid, quibus unico verbo negativo vel affirmativo responderi sine contradictione non potest, ac si peteretur — idea est obiectiva? su-



biectiva? realis? intelligibilis? interna? externa? Ita ne haec tueris?... Quibus simul unico vocabulo responderi non potest, quin contradictionis implicemur. Hisce sophismatibus saepe in aestu disputationis digladiatur.

# CAPUT OCTAVUM

### SOPHISMATA EX SCOPO DISPUTATIONIS

538. De sophismatibus quoad materiam primo, deinde quoad formam syllogismi hactenus. Nunc item de atiis, quae ex scopo dispatationis profluunt. Crebro siquidem accidit, ut syllogismus format materia legitimus, potius noceat quam faveat adversario, cuius thesim videlicet magis impugnare videtur. Ex istis recensentur duo, suntque.

## **ARTICULUS UNICUS**

## SOPHISMATA QUAESTIONIS ERRATAE, ET IGNORANTIAE ELENCÉ

539. Quaestio erratur, quoties alteri alia ac ipse sibi vindica, ac profiteatur, doctrina vel opinio adscribitur, atque ita aer dispetando verberatur: retur enim elter alterum sibi ipsi adversarium se, etiamsi de facto non sit, sed consonet.

540.° Sophisma ignorantiae elenchi conflatur, cum firmiter in netur inter doctrinam adversarii et nostram realem interesse contridictionem, proindeque minime eas simul conciliari posse, quod carteroquin falsum est, si qua enim inter utramque doctrinam suspicitur contradictio, hace magis apparens est. Quibus sophismatibus carteroquin falsum est, si qua enim inter utramque doctrinam suspicitur contradictio, hace magis apparens est. Quibus sophismatibus carteroquin falsum est, si qua enim inter utramque doctrinam suspicitur contradictio, hace magis apparens est. Quibus sophismatibus carteria pro et contra sedulo, probe, attente, leak iterum atque iterum accurate expendere, prurigine prorsus esculus aut malignandi, aut vincendi. Sic extorres a nostra Religione, quaeti activities et verbis atrox praelium diu tenent, hisce fraudulentibus in mantur sophismatibus, quippe qui neque recte unquam quaestiones determinarunt, neque quid hace religio sibi velit agnoverunt, neque quid tandem senserint ipsi, constanter, evidenterque dixerunt, uta eorum variationibus constat.

ŧ.

# LOGICAE PARS TERTIA

DE ASSENSU

541.º In binis iam elapsis Logicae partibus eas potissimum animi facultates discussimus, quibus ad veritates sive directas, sive reflexas, sive immediatas, sive mediatas menti exhibendas, utimur, iudi; cium scilicet tam directum, quam reflexum, aut mente occultum, aut verbis patefactum, necnon ratiocinium, eiusque formas. Insuper ut hisce facultatibus veritati nobis praesentandae idoneis consuleremus, respectivas etiam sparsim subdidimus pro opportunitate leges, atque regulas congruentissimas. Ast nondum sufficit, ut hoc ipso homo iam jure dicatur veritatem visam vel deductam possidere: veritati quippe huiusmedi licet perspectissimae ipse potest assentiri, vel refragari, eam nimirum sibi adpropriare vel respuere: « Video meliora proboque: deteriora, sequor »; cecinit iam pridem poëta. Quapropter operis nostri nunc est, naturam atque regulas istius assensus, vel subjectivae veritatis adproactationis in lucem proferre; quod praesens sectio de assensu praestabit in quinque capita divisa. Primum aget de patura assensus; secundum de eius effectu, seu de persuasione; tertium de regulis assensus; quartum de ratione eiusidem ; quintum de eius causis. Atque haec in tam pauciora conferemus, quam pro materiae copia et difficultate licebit. Id solum hic advertimus logicam de assensu vulgarem atque communem esse, ideoque ad omnes homines, quibus nil est frequentius, quam assensus et dissensus, pertinere (1) indiscriminatim.

<sup>(1)</sup> Hec sub respectu duplex logica exurgit, popularis et scientifica; illa vulgares cognitiones, ista doctas et scientificas dirigit.

# CAPUT PRIMUM

#### DE NATURA ASSENSUS

#### ARTICULUS PRIMUS

#### ASSENSUS DEFINITUR

542.° Assensus actus est subiectivus, quo homo obiectum cogitionis menti praesens voluntarie sibi adpropriat, vel vindicat, aut ipsi appropinquatur, atque adhaeret (1). Ex qua assensus definitione iam perspicuum fit, novas ex assensu cognitiones haud progigni, sed iam habitas, et menti praesentes hominem propius tantum accedere, aut eniti, ut sibi cas persuadeat. Persuasio igitur vel voluntaria adhaesio veritati id est, quod assensu comparatur.

543.º Haec autem voluntaria veritati adhaesio quadam semper affirmatione peragitur, quin imo ipsa iam est quaedam realis affirmatio, ac proinde verum iudicium. Non tamen omnibus iudiciis interestata assensus: sunt enim ex iudiciis alia idealia, vel effatu possibilia realia, seu actu prolata. Iudicia idealia, vel ettam, ut aiunt, elicitiva et possibilia ea sunt, quae in ideis intuentur, quatenus videcet in ideis id intuetur, quad potest affirmari. Iudicia realia, vel sebiectiva ea nominantur, quae illa subsequuntur, atque reapse conficientur. Priora vel pure idealia sunt, ex. gr. — humilitas digna est laudari —, vel partim idealia, partim realia ex. gr. — extitit Rossinius ex philosophis celeberrimus, scientiarum instaurator, atque Ordinis Charitatis fundator piissimus —.

544. In rebus exploratae evidentiae, mens ex iudiciis idealibus siet mora, vel nulla quaestione, aut dubio interiecto, uti in iudicio perceptionis intellectivae (2), ad proferendum iudicium reale, idest al assensum iudicii idealis extemplo transit; contra in aliis iudiciis sebobscuris, idest luce evidentiae minime adeo collustratis, mens questionem inter iudicium ideale, et reale aliquantulum moratur: inquirit nimirum an iudicio ideali sit assentiendum, necne: ex. gr.—principium sensitivum est simplex—. Huic priusquam assentiatur, sci-

<sup>(1)</sup> Dignum est quod hic recordetur, nempe assensum motum in voluntatem imprimere, atque actiones determinere, uti animadvertit Cicero, qui, sublata assensione, et omnem motum animorum, et actionem rerum periode tolli tuetur in Lucull.; unde assensus partim theoreticus est, partim practicus.

<sup>(2)</sup> Ad rem Cicero in Lucullo, XII « qui emm quid percipit, assentitur statim ».

1

scitamur: teneor ne huic iudicio assentiri? Qua interrogatione iudicium ideale et quaestio simul includuntur.

545.° Huiusmodi porro quaestio appellatur secundaria, quae aliam hoc ferme ordine praecuntem supponit — 1.° principium sensitivum est ne simplex? (quaestio prima vel scholastica, aut dubium methodicum iudicio ideali solvendum) 2.° principium sensitivum est simplex? (iudicium ideale vel possibile) 3.° debeo ne huic iudicio assentiri? (quaestio secunda assensu resolvenda): 4.° assentior (en iudicium reale, ex quo persuasio subiectiva).

- 546.º Atque hinc est, quod cohaerenter ad dicta assensus potest rersus definiri — iudicium reale et subjectivum — vel, — iudicium explicitum, et actuale —.

# ARTICULUS SECUNDUS

### DE ASSENSUS DIVISIONE

547.º Cum obiectum assensus sit ens, ens autem trinum forma, ideale, reale, et morale; ideirco assensus tripartitur 1.º in assensum idele; 2.º in assensum realibus perceptis; 3.º in assensum rebus moralitus. De primo assensu, quo homo ideis devincitur agit ideologia et logica: de secundo assensu realibus perceptis concesso eloquitur anthropologia, et physiologia animae, quae est anthropologiae pars: de tertio assensu morali tractat ethica, et endacenonologia.

848. Assensus, idealis, ceu unio naturalis cum mentis obiecto ideali, fleri potest per cognitionem vel intuitivam, vel deductam, vel demonstratam. Assensus realis, si de realibus præsentibus et perceptis sermo est, fit per perceptionem intellectivam, sin de absentibus et invisibilibus vel per deductionem, vel per demonstrationem, vel per auctoritatem. Assensus moralis, si res morales sensibiles sunt, vel per perceptionem, vel per conscientiam, sin autem imperviae, et incospicuae, per ratiocinium, praebetur. Voluntaria adhaesio veritati virtutem moralem parit. Christiani autem etiam divinitati realem praebent assensum propter perceptionem supernaturalem eiusdem divinitatis per gratiam animae collatam. Ex quibus assensus speciebus, dummodo rationabiliter dentur, enascitur in homine status naturalis certitudinis, qui interventu activitatis personalis, et voluntariae potest nonnumquam immutari, minui, aut augeri, prout isthaec activitas in veritatem prona est, vel ipsi adversa. Qua tamen mutatione superveniente, non mutatur positio veritatis erga animum, sed mutatur potius animi dispositio erga veritatem, quo fit ut alii aliis enizius ac fartius veritati adhaerere videantur (1).

(1) Gradus fortitudinis tam in adversis perferendis, quam in veritate atque

### ARTICULUS TERTIUS

## DE ANIMI STATU QUOAD DEFICIENTIAM ASSENSUS

549. Quam primum ergo assensus firmiter praebetur status certitudinis in animo exurgit. Ast quomodo animus se haberet, assesse deficiente? Quamdiu animo deest assensus, atque quaestio adhue astatur. quadam semper ignorantia ipse laborat. Etenim quousque tel iudicium possibile nandam homo concipit, aut conceptum non apendit, aut expensum quaestionem non solvit, aut probabiliter tanian solvit, et probabiliter indicat, aut etsi nedum probabiliter, sed outitudinaliter quidem solverit, renuit tamen ipsi voluntarie assentiri, ignorantia semper detinetur involuntaria, vel voluntaria, quae prorsus, accedente vero ac rationabili assensu, depellitur. Vero, inquan, et rationabili assensu opus est, secus tota minime sane expellitur ignorantia. Id evenit 1.º cum iudicio quidem vero assentitur, ed arbitrio voluntatis potius, quam cognitione rationis sufficientis (ignerantia rationis sufficientis); assensus huiusmodi praeiudicium veran vocatur. Ergo non omnia praeindicia erronea sunt. 2.º Cum assetitur sine rationibus indicio cuidam falso, vel sine rationibus reicitu iudicium verum. Duae hic habeptur ignorantiae, prima iudicii veritatis reiectae, secunda rationis éiusdem: atque unus error, quia falso isdicio creditur. 3.º Cum idipsum quod in casu superiori accidit, ed falsae ductu sationis; tunc enim duae ignorantiae, ac duo errores se produnt. Duae ignorantiae, uti supra; duo item errores propter dus falsas rationes, affirmationis quoad judicium falsum, et negationis quoad iudicium verum, adhibitas. Ad hoc ergo, ut assensus omnes animo ignorantias depellat atque errores, nedum praeberi tantum, sed sub firmis et veris rationibus praeberi necesse est, ut alibi fusius videbimus.

### ARTICULUS QUARTUS

### DE VARIIS ASSENSUS PROPRIETATIBUS

# §. 1. Assensus contradictionem non excipit.

350.º Id hoc sensu intelligitur, quod homo non valeat nec duolus iudiciis contradictoriis, nec contrariis simul assentiri; secus ipse as

religione tuenda ex varia animi cum veritate unione praesertim dependet; si enim unio eiusmodi intima est ac plena, totus homo exagitatur, atque ad po veritate pugnandum inflammatur.

entiretur, atque simul dissentiret, quod nedum factu, sed concentu tiam impossibile est. Quare 1.º si quis serio et pertinaciter vellet nihilominus ambobus credere, utroque privaretur assensu. 2.º Sin utem opinaretur, se utrique assentiri, oppido deciperetur, quia alter x hisce assensibus contradictoriis illusorius, vel apparens est tanummodo, idest verbis expressus, non mente conceptus (1). Ideoque i qua est contradictio, in verbis quidem, non autem in ideis interrenit (2). Ideae siquidem unicam tantum, eamque aeternam et imnutabilem exhibent rei possibilitatem, quae aliter nequit se habere. en in duas possibilitates oppositas dispesci, ideireo judicia ideis puis. vel cognitione obiectiva confecta, necessaria sunt, atque prorsus mpossibile est, ut in ordine logico duo nanciscantur iudicia nossibilia sibi invicem pugnantia. Contradictio enim est impossibilitas, aliqd limirum ac sunt ideae. Quae iudiciorum pugna, seu possibilitatis Implicitas nonnisi in judiciis realibus (ideo contingentibus nuncupatis) vel ordinis physici, aut cognitionis subjectivae oriri potest, ubi ex. gr. irbor quaedam tam existere, quam non existere potest. Quo in casu contradictio non versatur in possibilitate, sed in realitate arboris, luae subsistendi, atque non subsistendi capax est. Semel autem poilta subsistentia, ipsi assentiendum est.

# §. 2. Assensus verax est, atque sincerus.

551. Cum veri nominis assensus firma sit, voluntaria ac rationabilis adhaesio veritati, verax (3), atque sincerus sit suapte natura necesse est. Quam ob rem assensus qui ore tenus solummodo, atque verborum sono proferuntur absque animi consensu, pura sunt menlacia. Mendacium dixi, quia posthabita interna veritatis cognitione, nomo mavult ipsi fidem verbis denegare, quam extrinsecus, ut eius

<sup>(4)</sup> Assensus illusorius posset — nominalismus erroris — nuncupari, quia mens verbis decepta verum assensum dedisse retur, atque hinc in errorem illabitur. Reri ergo, quemadmodum et opinari ad cognitionem subiectivam, non ad obiectivam spectat, quia nullum est ipsis iudiciis verum obiectum, sed supposititium, vel mente effictum. Itaque aliud est iudicium formulare, sliud concipere: illud vocabulis, istud mente peragitur. Ratio cur saepe homo ppinetur iudiciis contradictoriis assentiri est, quia ipsi contradictio latet.

<sup>(2)</sup> Ex eo quod contradictio nequeat ideis irrepere, atque multo minus ideae entis, infertur in ideis esse veritatem inquirendam, atque maxime in idea entis, quae, uti videbitur, ideo est veritas suprema.

<sup>(3)</sup> Verax appellatur assensus, si veritati directae adhibetur; vocatur ausem rationalis, si post rationem reflexam veritatis praebetur. Primus est assensua spontaneus, necessarius, secundus reflexua, et liber.

fert, et efflagitat natura, eam profiteri. In hoc tamen cum interm cogitatione, verborum conflictu, veritas ab animo minime expungitar, quia praeter cognitionem reflexam, et liberam, quae mendacem emisit assensum, inest menti cognitio directa et spontanea veritatis, quan frustra homo enititur sibi ex animo funditus convellere, aut ipsi octlos claudere. Nihil enim fortius homo concupiscit, quam veritatem.

# §. 3. Assensus duplex, necessarius, et liber.

\$52. Assensus aut tribuitur veritati directe intuitae, et percepta, aut reflexive cognitae. Si primum, assensus dicitur necessarius et spontaneus, idest instinctu quodam intelligentiae in verum nitentis expressus, quin in ipsum possit liberum arbitrium influere. Eiusmedi est assensus perceptionis intellectivae. Si secundum, assensus et liber, idest excitatus a libera voluntate, quae reflexioni praeest. Iste errandi capax est, ille nescius. Causae autem voluntatem ad reflexionis depravationem cogentes sunt instinctus, imaginatio, lucri, tel gloriae cupiditas, affectio, passio, praeiudicium, aliaque id genus, quae purum voluntatis affectum ad veritatem corrumpunt, atque etiam amplius et quidem consequenter, reflexionem a veritate recognoscentariones noscat, adamussim emendet, praeceptis eo reflexionem peducens, ut assensum veracem et rationalem semper ex animo depromat.

553. Huius assensus duplicitas manifeste conspicitur ex. gr. in Berkeleio, cui profecto, uti caeteris, insidebat assensus spontaneus et necessarius existentiae corporum, cuius existentiae corporeme ratio perceptione intellectiva necessario continetur, estque identitas entitativa inter ens reale et ideale, quae actu perceptivo copulantur. Ast assensus reflexus vel liber ipsi deerat existentiae corporum, quia identitatem eiusmodi ipse reflexione aut non detexit, aut eam noluit pertinaciter recognoscere.

# 8.4. Assensus est per suam naturam absolutus.

554. Formula assensus simplici affirmatione (è, st), vel negatione (non, no) promitur; ideoque aut praebetur, aut denegatur absolute; idest, absque ulla conditione. Quandoquidem conditio, quae ob liaguae imperfectionem videtur assensui immisceri, ad iudicium assentiendum magis refertur: ex. gr. — idea entis est omnium idearum mater, si eas reipsa occasione sensuum, progignit —; si vera est conditio, eius primatui aunuam, sin falsa, dissentiam. Conditio ergo ia fadigium possibile incidit, non in assensum. Idipsum intelligi de as-

sensibus debet rebus probabilibus saepe cedem modo praestitis, as rebus certis, praestantur quidem iisdem particulis utique, vel nequaquam, conditione interea subintellecta—nisi contra aliquid occulte habeatur—. Qua suppositione—conditionis subintelligendae—manime in legum, atque librorum interpretatione utendum est, ne imputationibus, calumniis et erroribus confingendis detur locus.

Interdum oppido intervenit, ut indicium possibile nondum certum sit, simulque interim urgest necessitas operationis, cui adimplendae, uti certum praesumitur indicium, atque ipsi assentitur. Porro eiusmodi assensus ut ut relativus (quia praesumptam arguit veritatem), atque (si praesumptio rationalis sit et practica) normalis etiam sit, et praeticus, est item absolutus, non quasi affirmet absolute indicii veritatem, sed quatenus sub eius veritatis suppositione reipsa conceditur, atque ideo relativus et partialis dici consuevit.

# §. 5. Discrimen inter varias assensus species.

555.º Voluntaria veritati adhaesio, in qua ratio formalis assensus consistit, multimodos suscipit gradus firmitatis, idest fortior esse. remissiorque subinde potest. Atque id quidem ex duplici causa, subiectiva una, obiectiva altera. Ouoad subjectum facultas assensus pluribus de causis mutatur: 1.º imaginatione, passionibus, varia mentis perspicacia, voluntatis constantia, potentiarum moralium perfectione videtur validior, et expeditior in veritatem amplectendam, tuendamque fleri. 2.º Prout ipsa magnis, habitualibus, penitioribus, et energicis exculta fuit, atque excitata persuasionibus, uti in senibus perspicitur qui profundis et inveteratis persuasionibus plurimum invenes superant, necnon in sectis politicis, religiosis et scholasticis, quae identidem usque ad sanguinem suos, snaque defendunt, iuste vel injuste parum corum interest. 3.º Prout reflexio magis, aut minus cavillis scepticorum tentata, et excussa fuit, necnon solidis, iisque gravibus meditationibus, priusquam assentiatur, assueta. Hinc munus pedagogorum in animis iuvenum rectas persuasiones, atque sublimes excitandi, etiam praemiorum et paenarum usu, ut ratio, qua imbuendi sunt, veluti sanciatur (1).

556. Quoad obiectum assensus validior, vel debilior fiert potest 1.º prout iudicii affirmatio, intellectui, aut propter rei iudicandae sensibilitatem, aut determinationem, aut durationem, est facilior, atque ratio assentiendi luculentior et necessaria, aut luculenta minus, et

<sup>(4)</sup> Quid gerere, quidve iuvenibus praestare pedagogi debeant praeclarisaime a Quintiliano recensetur. Lib. 1. Cáp. 1. Inst. orat.

contingens. 2.º Prout veritas assentienda maioris, vel minoris ponderis et utilitatis aestimatur.

857.º Ex his est, quod 1.º assensus obiectis realibus praestiti sist eacteris tenaciores, tum quia realia magis circumscripta sunt, et éterminata, tum quia naturae humanae corpore et spiritu constituis satius attemperantur, omnes facultates, et quidem ac vividius, si sic dicam, titillant, afficiunt, ac imprimunt. Quantae autem energie, realia, ad hominem evolvendum, atque ad eius facultates movendus, enutriendasque, sint, in psychologia demonstrabitur, ubi inter sis videbitur, mentem subiici legi motionis, quae ab realium actione se ducitur.

558.º 2.º Assensus idealibus, id quidem habent respectu assensu realibus, quod etiamsi necessitati logicae incumbant, realibus tame adhuc sunt in praesentiarum debiliores, ut qui facultates tantum me veant intellectivas, aliis relictis. In praesentiarum, inquam, quia hom lansus haud amplius gaudet natura perfecta, cuius inferiores potentia subdantur superioribus, istae autem idearum nutu, pene dixeria, dirigantur; quia potius saepe sane numero potentiae inferiores sensbilibus nimis affectae, perduelles consurgunt, atque ad superiores & hellandas armantur. Habetur etiam hoc amplius, quod assensui idelium infirmando saepe accedat 1.º cognitio confusa hujusmodi necessitatis idealis, quae licet in primis principiis rationis evidentissist eniteat, in conclusionibus plus minusve obnubilatur: 2.º indeterm natio, et idealitas propositionis, quae cunctis hominis facultation explendis inepta est, atque ipsum intellectum, cui respondet, vel kviter movet. 3.º Varii reflexionis ordines, ex quibus non omnes al tantam sunt altitudinem provecti, ut conscientiam, atque cas prodecant persuasiones explicitas, quae de propositionibus reflexis in systema redactis haberi solent. Vix enim aliqued excogitatur systems, sive de rebus scientificis, sive de rebus politicis, tantam conspicient penes eius fautores persuasionem exurgere, tantamque ipsum preptgnandi pertinaciam, ac ardorem, ut nullum non moveant lapides, qui aptus fulciendo conseatur. Quibus ex laboribus, si systema rerum est, serius ocius tandem praestolandum erit maxime fore scientis et societati profuturum; sin autem falsum, omnia susdeque verti, scientiam labefactat, publicam peculatur oeconomiam, dissidia et se ditiones suscitat, ne de furente tyrannide dicam, quae in scelera que que, et caedes horrendas erumpit..

559. 3.º Ad assensus moralibus quod demum spectat, ipsi aut tribuuntur legibus et doctrinis moralibus, et eudaemonologicis, aut vitatibus speculativis convenientiae metaphysicae et moralis, uti immeralitas animae, et aeterna felicitas. Si primum, tunc homines virtutibus auntur, dummodo voluntate, non imaginatione lognaci legibus

issentiantur, idest dummodo non verbis inanibus virtutis pulchriudinem efferant, sed operibus mandata exerceant: si secundum, tunc potest firma inde certitudo supremae immortalitatis nancisci, imo secessitas eiusdem, cuius firmae apprehensioni tamen requiritur ingenii vis, atque ctiam gratiae et revelationis divinae auxilium, quò cum Plato et Cicero carerent, factum est, ut ille dubiis undique his in rebus exagitatus, revelationem praecaretur; isti autem difficultates et timores confestim irruerent de immortalitate, quam paulo ante firmiter ex Platonis libris didicerat ceu verum nunquam ambigendum. Hujusmodi autem asseusus ex penitissimo corde veritatibus metaphysico - moralibus praestandi difficultas ex eo depromitur, quod bae veritates in forma ideali menti solum panduntur, atque rem quidem futuram et inconspicuam innuunt, non autem modum eiusdem, neque propterea sub imagine sensibili possunt in mentem penetrare, quae nil est aptius veritati menti infigendae. Quibus sane defectibus nullimode, nec gratiae, nec fidei collatione medetur; omnino fides enim necessitatem vitae futurae nos quidem docet, ac confirmat; modum interea, et formam sensibilem vitae eiusmodi omnino praetergreditur : et îdeo cognitio isthaec ex fide deducta imperfecta, et aenigmatica adduc est, ut quae, ait s. Thomas, sit sine apparitione, vel pisione (1). Qua de causa (etsi immerito) philosophos germanicos animis nimis pendentes circa rationis theoreticae documenta, ad rationem practicam confugisse conspicimus, vel ad instinctum naturae, eni, aiunt, magis fidendum est, eique credendum firmiter circa vitam aeternam, quam praestolamur.

# §. 6. — Assensus defectus.

860. Natura veri assensus toties deficit, quoties sine ratione elicitur: id autem cum tripliciter contingat, inde triplex assensus defectus. 1'. Gratuitas, si assensus sine ratione sufficienti, et inconsulto, licet periculum non impendeat errandi, praebetur. Sine erroris periculo, diximus, quia etsi error non immineat, assensus absque positiva cognitione rationis sufficientis, gratuitus adhuc dicitur. 2'. Ignorantia voluntaria, cum, cognita ratione sufficienti adstipulandi cuidam iudicio, nibilominus assensui reluctatur. Ex qua ignorantia enascitur proxima in errorem dispositio, hypocrisi ut plurimum, atque subdola pietate, prudentia, vanoque erroris timore palliata, quae veritati noxior est, quo astutior. Hac turpissima agendi ratione se gerunt quamplures rosminianae theorise bostes ineptissimi ac bardi, qui erroris fortasse adhuc absconditi plurimum formidandi suspicione, iu-

<sup>&</sup>quot; (1) S. I. 2, LXVII. 3.

venes ab ea discenda captiose detorquent, ipsis et interea (schols novellandi causa!!) nedum frivolas, et perridiculas, ast lubrics, periculosas, et falsas opellas porrigunt, quarum nibil tam vehemeter ipsis iuvenibus aetate provectis poenitendum erit, quam tempsi is pervolutandis trivisse: saepe enim quosdam eorum magistris, lectionibus, atque institutionibus, licet octies excusis, omnibus simu nedum dediscendis, sed lacrymis etiam deplorandis, irasci auriss nostris audivimus magno cum dolore. 3'. Error, in quem incentur, si contra id quod ratio sufficiens expostulat, assensus datar se inficiatur.

# **ARTICULUS QUINTUS**

## PACULTAS ASSENSUS DESIGNATUR

- 561. De natura et proprietatibus assensus sat dictum habemus nunc ad eius iam progredimur facultatem. Haec in primis sins propter judicium possibile, cui assensus refertur, ac propter infe xum liberi arbitrii, quo moderatur, videtur confestim potentiis re intellectivis, vel volitivis adnumeranda: quam quod falsissimum si ex eo protinus colligitur, quod homo in assentiendo neque usas, neque alteram adhibeat potentiam, sed totus quantus est. veritati assentiatur, vel sese ipsi appropinquet, et accommodet (1). In assenan enim sentitur totum subjectum humanum versus veritatem, u sic dicam currere (tutto l'io, non una parte o l'altra dell'io), essque amplexari, atque nec verbis solum, sed et corporis nisu, viteque etiam dispendio pertinacissime propugnare. Contra, si home tatum aut intelligit, aut vult, aut sentit quidquam, tota sane activits subjecti in id non movetur, sed eius pars quaedam in respectivam terminum contendit; ideo pars eiusmodi, potentia nuncupatur, valde quidem dissimilis a facultate, quo nomine videtur intelligi - tota # omnimoda activitas subiecti humani — (2). Uti inconcussum post-
- (4) Indubium oppido est s. Thomam multoties docere essentiam animation esse principium immediatum suarum operationum —. Quod dictum ejerationibus intellectivis, volitivis et sensitivis referendum censemus, son et tem assensui praestando, qui cum aliud non sit, quam subjectiva veritali adpropriatio, vel eidem appropinquatio, totus homo caum sibi debet adpropriare, totus ad ipsam accedere. Potentiae ergo intellectus, voluntatis, essensus respectu hominia totidem veluti sunt vehicula, vel organa, quibes ideae, veritates, vel, etiam pancis, cutia apprehenduntur, seu in conspetit totius hominia popuntur: quibus adeptis, totius hominia erit ea aibi vindorge, accommodare, et adpropriare, ideat iis assentiri.

(2) Facultus differt a potentia, uti genus a specie: illa enim est activis subjecti rationalis, ista peculiaris; saepe tamen promiscue ususpatur. anus ergo iam statuere — totum subiectum humanum ipsam esse facultatem assensus —. Quoniam vero facultas huiuscemodi ex tota activitate subiecti efforescit, nil mirum si de intellectu, de voluntate, atque de sensitivitate dicitur aliquid mutuare. Mirabilius id profecto foret, atque memoriae mandandum, scilicet quod facultas assensus, qua homo cognitioni obiectivae adhaerescit, magnum contimet arcanum naturae, cuius solutio ad Theosophiam pertinet. Arcanum autem hoc est — homo aeterno idearum ordini adhaerens prepriam limitatam subiectivitatem fere ampliat in infinitum —.

562.º Hisce iam de assensus rationalis facultate cognitis, iuvat animadvertere, viro christiano facultatem assensus supernaturalis, vel rebus supernaturalibus superinfigi, atque id esse, quod theologis—gratiam fidei—nuncupare moris est. Quamplurimum profecto foret de hac facultate dicendum, si nostra studiorum ratio sineret. Ast non officit quominus saltem dicatur 1.º hanc facultatem obiectivam esse, 2.º ex confusa perceptione divinitatis oriri, 3.º confestimi in ipsa perceptione divina eam exerceri, 4.º atque solius influxu reflexionis intendi ac remitti posse. Martyres, atque alii Ecclesiae atletae strenuissimi, qui tam fortiter probra et tormenta pro fide passi sunt, uti incomparabili facultate assensus celebrantur.

# CAPUT SECUNDUM

# DE EFFECTU ASSENSUS, SEU DE PERSUASIONE

- 563. Duplex in vero et perfecto assensu tegitur elementum;
  1. naturalis adhaesio veritati: 2. atque altera eidem adhaesio, sed
  voluntaria. Prior dicitur assensus et persuasio virtualis, et implicita (1); posterior assensus et persuasio explicita, et completa. Assensus ergo vix perfectus est, ipsam edit persuasionem, quae cognitione directa morabatur implexa, quaeque item iure, vereque nominari subiectiva et conscia veritatis recognitio potest.
- 564. Quia autem persuasio in elemento voluntario assensus sita est; voluntas vero mentem in errorem inclinat; hinc constat errorem assensibus irrepere ductu ac impulsu persuasionis, quae nunc vera, nunc falsa conspicitur. Vidimus enim superius adhaesionem simplicem et naturalem veritati, activitati personali et liberae subii-
- (4) Ex hoc colligitur in intuitione primitiva entis idealis, quae est simplex veritatis adhaesio, persuasionem implicitam et virtualem, caeterarum persuasionum fundamentum, iam latitare: quod est alte mente retinendum; exinde enim infertur ideam entis nedum ideis, iudiciis, ratiociniis verum etiam ipsis persuasionibus, ut opus est, principium esse.

ci, ac ideo pluribus ex causis posse vel turbari, vel magis elim confirmari. Hoc tamen interest inter persuasionem veram et falun, quod in prima prima habestur affinesio veritati, deinde persussi; it secunda antecedit persuasio, dein succedit adhaesio. Nam in persusionibus veris iam pracezistit obiectum assentiendum, in falsis costs. objectum einsmodi opera persuasionis in primis effingitur, debt. ipoi assentitur, sicque tandem mens eidem unitur. Id explicat, ca personniers verse penitiones sint, atque fortiones falsis, que fritio fundantur obiecto. Etraque tamen tum vera, cum falsa, sum potest, ex diversa ficet ratione: prior intensitate intuitionis, vel firmationis, posterior, duratione. Ast iterum inter se different, (m) persuasio vera novam minime cognitionem objectivam inducat, xi iam habitae ope cognitionis subjectivae unitur: ex adverso, persusio falsa novam cognitionem objectivam, etsi fictitiam, primo moliticotendit, cui postmodum per cognitionem affirmativam conglatar (1). Id iterum habent communis, quod utraque sit cognitio quaedam # biectiva, qua cognitio obiectiva (vera aut fictitia) affirmatur.

#### ARTICULUS PRIMUS

#### DE QUALITATIBUS ET DEFECTIBUS PERSUASIONIS

565. Praecipua persussionis proprietas in eo consistit, quod iss. primum assensus rudimentum, seu simplicem, ac naturalem adar sionem veritati ferme insensibilem utpote penitissimam et connaturalem, nondum tamen moralem, ita activitate voluntaria et libera praeciat, ut eam in unionem personalem, et moralem convertat. Que sub respectu persuasio merito appellatur — facultas hominis percetva —; quia etiam atque etiam ipsum strictius veritati adstriagit et primitivam unionem vinculis, semper firmioribus corroborat. Cue sane operi energicis, validisque persuasionibus opus est, quae moralem cerebro in hominibus inveniuntur, non quidem semper obmuntatis defectum, sed naturae. Quot enim non perspiciuntur hominies prorsus inepti sibi veritati ita fortiter persuadendae, ut saerisma etiam pro ipsa perferant, ac ardua et periculorum plena aggredianta? Id debilitatis videtur provenire ex diversa primitivae intitionis entis, vel adhaesionis originalis veritati intensitate, qua fit, s

<sup>(4)</sup> Alibi passim discrimen inter cognitionem objectivam, et subjectiva in medium protulimus, advertentes illam simplicem esse intuitionem ideam abaque ulla affirmatione; istam vero cognitionem per affirmationem subjectiva elicitam, seu per verbum mentis: illam veracem semper, istam interesticalem.

et mentibus queedam fortius, queedam remissius veritati primitivae adhaerescant. Exhinc perspicitur quibusdam raris equidem illas inhaerere potentes, vividas, atque rationabiles persuasiones tam universales, quae sapientes constituunt, quam peculiares, quae Heroës; atque contra in compluribus manifestari persuasiones nedum partiales, verum irrationales etiam nunc quidem inconcussas, nunc nullius stabilitatis, cuiusmodi in phreneticis, vinolentis, et in stultis deprehenduntur. Iis autem firmissimae quamquam insideant persuasiones, numquam ad statum pervenient certitudinis, quae (en altera proprietas verae persuasionis) cum sit firma, et rationabilis persuasio veritati conformis, ex veri nominis persuasione oriri solet.

. 566. Inter causes demum, quae voluntatem ad veram persuasionem , vel impediendam , vel alterandam ( hinc varii persuasionis defectus) incitat, numerantur praejudicia, habitus sub datis regulis cogitandi, opiniones praeconceptae et pervicaces, necnon diversi reflezionis ordines, opinamenta logica et methodologica fixa adeo et determinata, ut impossibile pene videatur allis formis et ordinibus veritates intueri, exprimere, ac disponere. Oni ita sentiunt logici pedestres vocantur. Hinc si quis ipsis exurgeret easdem veritates alio ordine, et methodo, ahis phrasibus, fermis, et texturis fortesse perfectioribus distributurus, perinde ac si errorem obtrudere machinetur, eum improbant, atque etiam conviciis, contumellis, et dicteriis proscindunt. Quod contingere cernimus quoad systema Rosminii, in quo veritates fundamentales omnibus notae; et evidentissimae pervicaciter respauntur, et irridentur ea solum de causa, quod slie ordine perfectiore admodum et eminenter scientifico classificantur, aut allis aptioribus, donantur nominibus. Exemplo sit idea entis ( ut theorium praeteream de sensu fundamentali, seu de vita animali, quam nuper P. Liberatore inter ideas abstractas immerito relegavit), Muse est totius philosophiae elementaris centrum. Hane si metaphorice, ut vulgus solet, appellas - lumen rationis -, atque menti ingenitum esse, eique ceu formam et medium necessarium cognitionis, eriteriumque certitudinis, et constitutivum intelligentiae, inhaerere. tibi annuere band recusent; indignantur autem tibi quam arrogantistime; si sam vocabulo proprio nuncupaveris, atque ideam entis dizeris. Heu caecitas humanae mentis, quae tenebris ignorantiae et erforis assueta, putat se amplius nil videre, cum plus videt, atque Inigoribus circumfunditur veritatis. Idipsum dicatur de aliis veritatibus, quae ex. gr. mathematicis non adrident, nisi mathematice prohentur, neque physicis, nisi physice, neque theologis, pisi theologice etc. (1). Democritus, qui veritatem aliud esse opinabatur, quam rea-

<sup>(4)</sup> Hisce causis addi possunt et aliae, quae ex natura cognitionis per-

pse sit, cam profundissimo veluti puteo delitescere opinabatur (i). Quantum ergo persuasioni nocent modi arbitrarii ac circumscripi veri inquirendi et demonstrandi.

### **ARTICULUS SECUNDUS**

### DE POTESTATE ALIIS PERSUASIONEM INSINUANDI

567.º Quilibet nedum sibi, sed aliis potest persuasionem infantre. Ars autem in aliis persuasionis gignendae, vel voluntatis persudendae rethorica appellatur. Ars vero intellectum convincendi, kei ca. Disciplinae hae sunt fere congeneres, quarum, ut abservat Quitillanus, altera saepe alteram includit. Id etiam maxime inter discription et rethoricam Aristotelis occurrit.

568. Haec porro potestas persuasionem in alios transfundadi, aut activitatem naturalem persuasionis, aut activitatem personalen liberam respicit. Quoad primam, potestas eiusmodi est pene illimit ta, idest suum semper effectum consequitur, si perinde ut necesses est, luculenter veritatem persuadendam mentibus proponat. Home quippe sua ita est natura comparatus, ut si necesse sit, ait Tulius in Lucullo, faucem in libra, ponderibus impositis deprimi; sic asi mum perspicuis cedere, quia veritatem ipse essentialiter efficiel Atque ex hoc perspecta fit docilitas puerorum, et rudium, hominum que eylvestrium activitate naturali magis, quam personali in witatem contendentium, quibus quaevis veritas facillime persuadem. dammodo formulis vulgaribus sensim exhibeatur. Quoad autem act vitatem personalem et liberam persuasionis, tunc persuasio ipi itfunditur, cum voluntas anuuit: sin autem procaciter reluctator, # lius Dei est eam vincere. Interdum tamen evenit, ut vir, etsi attrit fronte, naturalem propensionem in verum nactus fuerit, atque rete

suasivae depromi possunt. Cognitio enim isthaec conscia est (consapevale), atque iudicio tribus terminis constituto respondet, quod co certius admittur, quo inter cius terminos exactior facta fuerit comparatio, qua deficir te, deficir ctiam conscientia cognitionis, necnon persuasio ciusdem. Ques ca, quae vel propter simplicitatem, vel insensibilitatem, vel repiditatem caparationi subtrabuntur, uti idea entis, essentiae rerum, perceptio intellectiva corporum, aliaque id genus, magna cum difficultate hominibus persuadente. Contra si verbis, vel alia signis affigantur, atque sub imagine quadam sesibili repraesententur, ut notatu facillima evadant, quemadmodum poëtes di cratores consuescunt, tum observari incipiunt, corum discrimina notari, sape tandem de ipsis persuasionem acquiri.

(1) Cicero in Lucull. — Lacrtius, lib. IX, § 72. — Lactantius, epit C. 60 et alibi passim. Instit. divin.

iudicio (di buon senuo) caeteroquin videatur; tune sperandum est aliquando futurum esse, ut persuadeatur, quia fleri potest ut bona inclinatio, tyrannide activitatis personalis diu oppressa, tandem excitetur, et subsiliat.

569. Si quis autem, ut iustae persuasioni se subtrahat, in medium affert — libertatem cogitandi, vel philosophandi — ipsi respondendum est: dibertatem philosophandi necessitati logicae et morali subiectam esse, neque ipsi licere adversus tantam necessitatem, unde tota naturalis excellentia humana dimanat, insurgere (1). Si qua igitur libertas philosophandi vindicanda est, hoc nomine intelligenda, venit immunitas a coactione physica, puta, a violentia, a minis, etc. quibus certe mediis veritas comunicanda non est. Quocirca praemia et penae, quae a legislatoribus statuuntur, eo tantum directe appectant, ut passiones compescant, sicque consequenter homines ad veritatem recipiendam indirecte etiam inducant.

# **CAPUT TERTIUM**

ŧ.

#### DE RATIONE AD RECTE ASSENTIENDUM SUFFICIENTE

## **ARTICULUS PRIMUS**

### RATIONES INTRINSECAT ET EXTRINSECAT ASSENSUS

570. Nullus unquam emittitur verus ac formalis assensus, quamdin ratio sufficiens ipsum tribuendi nondum apparet. Cuius rationis momine intelligitur tessera, vel insigne, quo veritas iudicii possibilis, cui assentiri est, discernitur. Tessera autem huiuscemodi est necessitas logica iudicii, quae ad assensionem mentem pertrahit. Ita prae omnibus se habent iudicia suprema rationis, quibus propter ideae entis, quam plene, ut sic dicam, imbibunt, proximitatem, tanta fulget evidentia, ut tam sit ea intueri, quam approbare. Pari necessitate gaudere etiam caetera iudicia analytica perspicimus. Interim iam ex his nancisceris, quod ratio intrinseca assensus dicitur; est enim cuiusmodi necessitas logica praefata, quam ipso idearum nexui insidere vel primo cernimus mentis intuitu.

671.º Ratio autem extrinseea assensus quaedam appellatur etiam tessera, vel insigne, quo veritas iudicii possibilis dignoscitur; ast ipsi iudicio extranea prorsus, 1.º vel quia ab ipso nimis remota est, uti principia suprema respectu iudicii haud immediate deducti; 2.º vel quia

<sup>(4)</sup> Ex necessitate autem verse religionis excellentia supernaturalis aobis etjam provenit.

in auctoritate infallibili collocatur, coius imperio de veritatis quidem existentia certiores reddimur, non de mode eiuadem. Hacc autem auctoritàs infallibilis, vel pro dignitate intrinseca veritatis naturalis. aut supernaturalis sumi, vel pro oraculo extrinseco fudicia cuinsdam. et Sacrae scripturae, potest. Primo sub respectu auctoritas ad retiones extrinsecas releganda non est, cum ipsa sit logica veritatis ne cessitas, quae menti veluti sibi obsequiam imperat, uti nedum i naturalibus, sed in supernaturalibus etiam videre est veritatibus. quibus, propter lumen queddam interaum caelitus nobis immisma. quod voi gratiam, vel revelationem internam appellant, assentimu. atque endem lumino interiore perfusi, externae etiam assensiones exhibemus revelationi (1). Utraque auctoritas infallibilis cum interna, (rationalis) tum externa, (supernaturalis) in animum apodictican rei tertitudinem, diversa, uti patet, ratione, inducit. Cui sans indecendae fallibilis auctoritas par non est, sed certitudini dumtavat per mali, vel praesumptioni veritatis.

# **ARTICULUS SECUNDUS**

### DE RATIONIBUS ULTIMIS ASSENSUS

572.° Sua cuilibet vero assensui, cur nempe emissus, aut emitendus sit, ratio sufficiens opus est. Ast eo etiam somel praestiononnumquam accidit, ut animus plane nondum acquiescat. Instendendin nobis crebro desiderium longius semper animi acies intendendiquamdlu ultimam rationem assensus mens non arripuerit; qua inveta, et aliis reposcentibus, atque aibi sciscitanti erhibita, ostendit, asatisfactum (appagato) tandem esse, atque nil amplius hac de reinquirendum ipsi fore, experitur. Ex his conficitur allud assensum, aliud satisfactionem esse.

573.º Ex rationibus uttimis duo habentur genera; 1.º aut absolute ultimae, 2.º aut relative ultimae. Primi generis in entis natura consistunt: — idest assentior, quia tandem quod est, est — . Praeterea quoniam ens trina etiam forma comparatur., forma, inquam, ideali, reali, et morali, triplex inde effluit ratio absolute ultima; 1 ratio ultima formalis, vel logica; 2.º ratio ultima realis, vel metaphysica; 3.º ratio ultima moralis, vel desentologica. Harum prior

<sup>(1)</sup> Id eo sensu intelligitur, nempe, quod propter istud lumen gratice di vinitus nobis collatum liceat veritatum supernaturalium convenientiam, necessitatem atque etiam ut siunt, rationalitatem discernere, adeo ut, haud caso discerne, sed rationibus uti certae profiteantur, et quidem post latam defi-

utique directa mentis intuitione apprehenditur, cuiusmodi est idea entis nobis ceu forma cognitionis, et regula iudiciorum infixa, binae autem posteriores, utpote essentiae divinae identicae, non alio modo cognoscuntur, quam negativo: scitur nempe eas haberi, ast in invisibilibus, ubi propter arctissimos mentis nostrae limites, quamdiu vivimus, numquam penetrabimus. Rationes vero relative ultimae ad rationes individuales, specificas, et genericas reducuntur, quae respectu mentis rationes ulteriores aut nolentis, aut nescientis inquirere, ultimae sunt, quaeque proinde satisfactionem etiam relativam progignunt, atque ex hoc pariter indosti et rudes, quibus satisfactio enixe vacantibus.

874.º Ex his consequitur philosophiam, quae in ente uno atque trino ultimas inquirit rerum rationes, merito scientia persuasionis plense, vel satisfactionis appellari. A qua philosophandi ratione quantum quamplurimae institutiones philosophicae abscedant, testes sunt ipsi adolescentes, quibus nulla ex earum lectionibus animi facultas tantum pabnium sumpsit, ut traditis acquiescant. Quin partim ieunae, partim erroribus exasperatae tam vehementer infremunt, ut quidam etiam aetatis provectae iterum studia philosophica a capite arcessere cogantur. Verum nedum iuvenes, sed ipsos etiam magistros lacessimus, an ex tantis philosophiae operibus illam animi pacem et quietem tandem acquisiverint, quam omnes norunt ex certitudine scientifica unice derivari. Hanc ergo si vere percupiunt, ex Rosminii operibus pacem animo potius quaerant, cum eo fine fuerint edita, ad pacem scilicet animis in dies magis haerentibus et incertis per ultimas rerum rationes comparandam.

## ARTICULUS TERTIUS

# DE REGULIS, QUIBUS IN ASSENTIENDO DIRIGIMUR (1)

575. Regulae pro assensu dirigendo ex principio rationis sufficientis nuper memorato fluunt, atque eiusmodi sunt: 1.º priusquam ratio sufficient assentiendi, vel dissentiendi non illuceat, homo nequit assentiri, vel dissentire (2). Hanc regulam infringunt, qui styli ame-

<sup>(1)</sup> Assensum reflexum, et liberum, non autem instinctivum, vel spontaneum naturae ductu magis, quam regulis scientificis directum, nobis hic disserendum suscipimus.

<sup>(2)</sup> Cartesius praeceperat — id tantum admitti, quod in idea clara contimetur — . Verum, si nomine ideae clarae intelligit rationem sufficientem, praeceptum tenendum est; sin vero intelligit cognitionem positivam, respuendum,

mitate et pompa, atque elegantia magis, quam veritatum pondere (uli se geocrunt plurimi Gioberti asseclae) aliorum opinamenta sectantur. 2.º Cognita vix ratione sufficiente, confestim addendus est assensus. 3.º Rationibus certis, indubitanter; probabilibus, probabiliter assentiatur, et quidem secundum probabilitatis quantitatem reck in primis et probe expendendem. 4.º Adstantibus hine inde ratinibus oppositis et acqualibus, dubium exurgit positivum: rationibu autem bine inde deficientibus dubium magis est negativum. Huiuscmodi regularum summa barc est: 1.º cavendum ne aliquid, prattr id quod cognoscitur, aut quod ignoratur, affirmetur vel negetic. 2.º Curandum propteres, ut nota dumtazat, et quidem codem molo, quo sunt, admittantur, vel respuantur. Haec duo praecepta non mi nus logica sunt, quam moralia, idest tam ex ratione, quam ex colscientia adimplenda. Exploratum quippe est, quoties assensio 1d dissensio hisce duobus mandatis hand diriguntur, toties locum prebere judiciis gratuitis, temerariis, discordiis, suspicionibus, vanisque ac falsis opinionibus, praeiadiciis etc. quae sive rationi, sive legi mo rali repugnant. Culpas similiter vertenda est socordia rationem sulficientem assensus comparandi, quia casui fortuito verum et falsus committerentur, periculum incurreretur errandi, mentiendi occasiones offenderentur, atque subarroganter sentire quis videretur.

576.º Neque minoris iacturae sunt, quae ex illegitima assessis suspensione profluent. Hac enim suspensione permanente, mens it numeris bonis veritatis privatur, aciem veri videndi sibi obtandi, facultates enervat, praeceps in errorem evadit, atque gloriosis facnoribus suscipiendis impar fit, necuon in mala quaeque procliviet. Quead istam assensus suspensionem meminisse iuvabit - cam to frequentiorem esse, quo altior est reflexionis ordo -; quemadmodus ex philosophis constat, qui in sublimiores ordines reflexionis ententes, id formis reflexionis obductum identidem inficiantur, quod in cognitione directa cum vulgo profitebantur. Ipsis proinde erroris revinciendis oportet, formis reflexis detractis, veritatem in simplici forma cognitionis directae eis exhibere. Hac enim ratione veritas propius ad ideam entis accedendo, splendidior coruscat in sua, ut itt dicam, nuditate virginali. Quidam, ut P. Liberatore, numquam sersum fundamentalem animalem aut inter abstracta ablegassent, aut ir risissent si nomine sensus eiusmodi vitam animalem corpore effusan, ut vulgo exprimitur, intellexissent.

quia viem in rationalismum sterneret. Praetenderet enim quae ad ordiscum lem pertinent, non fore admittends, cum de ipsia cognitiona ima habeamus, aed negativam solummodo.

# 'CAPUT QUARTUM

#### DE CAUSIS INDEBITI ASSENSUS

577.° Assensus positivus, vei negativus (dissensio) aut secundum rationem emittitur, aut contra. Primum fit, cum ob rationum defectum sustinetur assensus, vei ratione interveniente, praebetur, secundum autem contingit, cum vei assensus gratuitus editur, vei protrahitur, etsi nulla est ratio protrahendi, vei contra rationis praescriptum adhibetur. Si secundum rationem progreditur, rectus vei instus, si contra rationem, iniustus, vei indebitus vocatur, isque triplex est: 1.º gratuitus; 2.º iniuste suspensus; 3.º erroneus.

### **ARTICULUS PRIMUS**

### DE CAUSA ASSENSUS GRATUITI

878.º Causa precipua assensus gratuiti est propria utilitas quae interdum eaeco instinctu, idest sine ratione sufficiente ad agendum movet. Etenim bomo triplici quidem constituitur inclinatione fundamentali, nempe intellectuali, morali, et eudaemonologica; ast tali ordine sunt item hae invicem dispositae, ut eudaemonologica nonnisi sub aliorum regimine exerceatur; secus non in veram, sed in fallacem homo impingit felicitatem, quam saepissime verae, gratuito prorsus, anteponere dolemus. Hinc assensus gratuiti oriuntur, qui ex inclinatione eudaemonologica causam quidem, non rationem obtinent; atque etiam vel ex ipsa nimia celeritate (istinctus felicitatis est enim motu celerrimus), qua praebetur, plerumque uti gratuiti iam agnoscuntur.

### ARTICULUS SECUNDUS

#### DE CAUSIS INDEBITAT SUSPENSIONIS ASSENSUS

579.º Ex causis suspensionis indebitae assensus, aliae mediatae aliae immediatae sunt. Mediatae in inclinatione eudaemonologica item cohaerent, suntque propris utilitas, humana aestimatio, pertinacitas, superbia, amor sui, timor, aliaeque passiones eiusmodi, quae impedimento sunt, quominus veritati assentiatur. Causae autem immediatae sunt 1.º voluntas quae cum resistere passionibus possit, eas potius solvit, ac inflammat; 2.º reflexio sophistica, quae voluntate suggerente, rationes evidentes praetervolat, atque ad verisimiles, vel apparentes, vel etiam se ad contrarias convertit, ut homo ni contradi-

cat positive, haesitet saltem. Id praestant quidam, qui super formulam decretoriam plane s. Congreg. Indicis — dimittantur — cavillantes, assensum adhuc a scriptis philosophicis Cl. Rosminii hac Congregitionis formula tandem dimissis, vel concessis, cohibent, perinde & si lis nondum fuerit absoluta; quod profecto falsissimum est; rem enim plane confectam esse atque in vado positam, ex actibus s. Congr. constat.

580.º Ex qua assensus indebita suspensione perniciosum effuit corollarium, idest ignorantia voluntaria, et culpabilis. Ast non culpabilis semper; fieri enim potest 1.º ut homo iam multoties deceptionibus obnoxius, ne item erret, aliquantulum, et quidem prudente assensum protrahat; 2.º ut nimia erga aliquem reverentia affectus, ac parvo et admodum limitato ingenio sit, atque nesciat statim aliquid adprobare, quod iam recepto systemati adversetur. Utroque in casu non peccatur. Plebs philosophorum tota eiusmodi est.

### ARTICULUS TERTIUS

### DE CAUSIS ASSENSUS ERRONEI

581.º Assensus vocatur erroneus, si errori, vel falso iudicio tribuitur. Errori autem assentitur ex triplici causa: 1.º ex reflexione imperfecta, ceu ex causa dispositiva; 2.º ex prava voluntate, veluti ex causa efficiente; 3.º ex circumstantiis et adiunctis internis, et extensi in voluntatem influentibus, tamquam ex causis motivis, vel excitatibus.

582.° Reflexio potest esse imperfecta dupliciter., 1.° aut quia nimis est in iudicando praeceps; 2.º aut quia valde circumscripta est, et limitata. De celeritate inferius. Quoad eius limitationem autem hec maior esse solet 1.º quo magis res iudicandae parvae, rapidae, et insensibiles sunt, atque imaginatio fervidior; 2.º quo observatio externa aut propter instrumentorum desectus, aut experimentatoris imperitiam, et impatientiam imperfectior est: 3.º quo res inter se affiniores videntur (uti concretum et abstractum, passio et actio, effectus et causa): 4.º si res accidentales, et circumstantes pro necessariis et intrinsecis accipiuntur: 5.º si iudicio deducto adstipulatur supponendo quod recta demonstratio logica, vel mathematica praecesserit. Hisce de causis saepe homines, et maxime politicos, cernimus abstracta concretis inscite prorsus identificare: item socialistas ius cum obli-Mandere iuxta ac si pauper ius habeat ad stipem, quia dir onere elargiendi: item utilitaristas utilitatem pro iuquia iunctae crebro sunt: item sensistas, materialistas, enthropomorphitas propter difficultatem concipiendi intelligentiam, sepsum, et materiam scorsim, in varios abiisse errores (1).

583.º Reflexioni magis magisque in falsum flectendae accedit abusus vecabulorum, quae medo latius (uti libertas), modo strictius (uti sentire), modo amo, modo altero sensu (uti status naturae penes Rousseau), modo diversa ac intelligi soleant ratione (uti vox spérifus) usurpantur ad fucum faciendum.

### ARTICULUS QUARTUS

# 

584. Reflexionis imperfectio etsi viam ad erroneum disponit assensum, tamen nisi voluntas exurgat, assensum erroneum imperatura, nibil positive emittitur. Quamdiu enim nulla adhuc affulget ratio assensum edendi, nulla pariter cogimur necessitate ipsum praebendi. Si orgo, reflexione nil veri cerneute, ad assensum tamen movemur, id nutu emequimur voluntatis. Non quidem voluntas prudens, et boma, sed praeceps, atque improba; uti praeceps, sine consilio ac casco voluti instinctu assensum sollicitat, et iubet; ut improba, odio veritatem habet, et ideo ad errorem deflectit, aut ad quisquilias sensisticas, vel utcumque erroneas magnis veritatibus anteponendas, uti quidam in dies ad scientiae ac religionis perniciem turpiter profecto operantur occulte palamque, et maxime inter magistros iuvenesque solidis studiis caeteroquin provehendos.

\$85.° Est tamen quaedam in deliberando celeritas, vel promptissima voluntas, quae dos mirifica est, non vitium, ut illa Caesaris Augusti, qui sicuti primo mentis appulsu veritatam arripiebat, ita et promptissime ipsi adstipulabatur, adec ut, pone, fine aliquo vix concepto, iam media illi in promptu aderant, eaque sapienter ad finem vertebat. Huiusmodi celeritas ab Aristotele solertia vocatur, quae in tempore admodum brevi media in finem conilcit. Qua voluntatis ra-

<sup>(1)</sup> In iudiciis de quantitate materiali vel morali (ut nihil de rebus spiritualibus dicam pluries materialibus fusis, uti sensismus, materialismus, pantheismus indicant) reflexio saepius errat, puta, si deficiente mensura quantitatis aliter ipsam dimetiatur ex. gr. utens oculis loco tactus; vel si res praeter eius naturam aestimatur propter qualitates imaginarias a passione honoris, voluptatis, avaritiae superadditas, uti inter alia occurrit scelus monomachiae, vel, ut aiunt, duelli, quod iamdiu, ceu honoris vindicta et decus, invectum est. Pro nefas! Eadem ratione voluptuosi, divites, potentes, quasi veram attingerent felicitatem, magno habeutur in honore.



piditate nobis quoque utendum est quoad veritates morales et religiosas, quae sine mora excipiendae sunt: qui enim haesitat, infidelis est.

886.º Celeritas centra assentiendi, quae improbatur, ut plurimum ex animo impatiente provenit, uti apud populos barbaros et sylvestres, necnon plebes perspicitur, quos diutius rem expendere muimopere taedet. Ex philosophis quidam nuperrimus etiam extitit impatientia reflectendi famosus, atque admodum ingenio praeceps, qui iocans, an ita sentiens nescirem, tale sibi confixit de re ideogonica, et emisit systema, ut paueis annis post, si sospitem adhuc Dessipsum servasset, tandem eum huiusce operis summopere poenituisset.

587.º Quantum itidem prava voluntas, idest passionibus praeoccupata, reflexionem a vero detorqueat, non est cur multis ostendamus. Exemplo sint declamatores praedicti, qui, qua secretis consibis, qua scriptis anonymis, et pseudonymis, qua ephemeridibus, qua insibis, qua suggestionibus calidissimis sub nostrae religionis pure servande specie obtrusis, diu noctuque adlaborant scientiarum, et maxime philosophicarum instaurationi impediendae, quorum agendi rationem etiam viri aequi, et moribus laenissimi iam stomachari incipiunt, et qui iam noverint, perperam prorsus ipsis probari adduc (in rebestantum philosophicis, dico) tenebrescere, cum omnes iam conspeterint non ita pridem diluxisse (4).

(1) Ad rem equidem praeclarissime Alexander Paravia — . . . . . ben dire. » che o per cieca predilezione de'nostri studi, che ci fa avere in non cale » quelli degli altri; o per segreta invidia di quelle doti, che in altri incon-» trando non sappiamo trovare in noi stessi; o per quel zelo di corpo che » ci fa commettere tante puerilità e tante ingiustizie . . . . l'Italia . . . . copia » non ebbe forse mai più che adesso di critici amari ed ingiusti. Onde nasce ∍ che i più della nazione, i quali non leggono i ponderosi volumi, ma bea » leggono i fuggitivi giudizi; e che ritrosi a sentenziare da se, si lasciano » reggere alla sentenza degli altri: veggendo caricarsi di non meritate ingiurit » (atque etiam calumniis) gli scrittori più illustri, o di lodi ancor meno » meritate i più oscuri (in quibusdam diariis et libris ignoti auctoris evulgatis: » gli uni disprezzar non potendo, gli altri non osando stimare, finiscono col » porgersi indifferenti per tutti: e coaì si produce in noi una specie di apatia » letteraria, che non permettendoci di ammirare ciò che di lodevole fanno gli » altri, è cagione che di lodevole nulla facciamo noi stessi ». Orat, habita 1854 in Taur. Athen.

# **ARTICULUS QUINTUS**

### ASSENSUS BREONEL EX OCCASIONE CIRCUMSTANTIARUM

388. Inter causas externas, quae occasionem ministrant voluntati rrori assentiendo est 1.º pravum exemplum; 2.º auctoritas versipelia, praepotens, subdola; 3.º ridiculum in hac nostra tam praecipiti etate. Haec tria in scientiae ac religionis demolitionem simul inito aedere, ac agmine facto, conjurare videntur. Neque id mirum, cum nulla unquam scientiarum, artiumque instauratio hactenus facta fuetit, quin suos non babuerit hostes. Conferantur historiae.

589. Atque iam de assensu satis. Ex discussis equidem juvenes multum de assensu, cuius theoriam, quae hactenus pratergrediebatur omnino in praelectionibus scholasticis, didicisse putamus. Ast interea qui sub specie religionis tutandae, scientiam, et qui sub specie scientiae perficiendae, religionem conantur labefactare, audiant id Ciceronis « sed, ut hoc pulcherrimum esse judicem, vera videre, sic pro veris probare falsa, turpissimum est ». (lib, Accad.)

# LOGICAE PARS QUARTA

DE VERITATE, ET CERTITUDINE COGNITIONIS HUMANAL

890. Parum mehercule, vel nihil fere nostro muneri conductret, si plurimis, de iudiciis, de ratiociniis, atque de assensius, praemissis, quae ad veritatem et certitudinem nunc spectant non cuferantur, coque magis, quod loglea scientia sit cognitionis in retum provehendae, idest iudicii, ratiocinii, et assensus ita moderandi, si a veritate numquam desciscant. Iuverit ergo paululum veritatem, et certitudinem cognitionis morari, ut reflexioni, cuius hactenus evolumus operationes, criterium veritatis et certitudinis, etiam, ne in trassversum declinet, adsciscamus. Quamobrem hanc, quam exordimus, sectionem, in septem capita dividemus, quorum primum veritati. secundum certitudini, tertium utriusque criterio supremo, atque cius applicationi, quartum opinionibus philosophorum de criterio eiusmodi, quintum scepticismo, sextum errori, septimum probabilitati, dabitur.

# CAPUT PRIMUM

### DE VERITATIS ESSENTIA

591.° Veritas, vox atque res est penes homines vulgatissima: penes autem philosophos ob tantam eorum discrepantiam, adhuc, at verum fatear, quid ipsa sit, ignorari videtur; et tamen nedum voc. sed et laterum contentione sibi philosophi nomen arrogant! Nos certra, qui oracula naturae humanae magis, quam philosophorum ella malumus semper studiose sectari, maxima, qua fleri potest brevitate. perspicuitate, et simplicitate veritatem definimus — id quod est —: falsitatem autem — quod non est —; ideoque vera censenda cognition i quod cognoscitur, est, falsa e contrario, si quod cognoscitur ass est. Ergo esse, vel idea entis verbo indicativo est expressa est veritas; veritas, inquam, quatenus est norma, vel exemplar, quo digasscitur an quod cognoscitur vel iudicatur sit an non sit. Quaprepte

veritas generatim etiam definiri potest = idea entis quatenus est rerum exemplar = (1).

592.º Ex qua definitione iam iatelligitur, cur veritas soleat unica, universalis, absoluta, et notissima nuncupari, eiusmodi enim est idea entis omnino, idest hisce proprietatibus veritatis instructa, uti ss. Patribus visum est, qui verum commune, vel veritatem simpliciter eam nominarunt. Exhinc iam patet novum ideae entis officium praestantissimum, quod noctuis solummodo inconspicuum est.

### ARTICULUS PRIMUS

#### DE VERITATIS DIVISIONE

593.° Veritas iam pridem caepit in logicam, metaphysicam, et moralem dividi, prout ipsa, seu — id quod est —, vel — ens — aut in ordine logico, aut in ordine metaphysico, aut in ordine metaphysico, aut in ordine metaphysicum, vel mutaphysicum, vel morale consideratur.

Veritas logica alia est absoluta, seu = idea entis utpote rerum exemplar = (2), vel = quatenus regula veri falsique in indiciis discernendi =: alia est relativa seu = conformitas rei cognitae ad suam ideam =, vel = conformitas iudicii ad ideam rei =, vel etiam cum s. Thoma — adaequatio rei ad intellectum —. Eius contrarium est errer.

26

Lŧ

2

Ċ

ø

e i

: [

Veritas metaphysica entia realia respicit, estque = id quod ens in suo esse constituit =, aut, = essentia realis rei =, aut, = subsistentia individua rei =. Hinc Petrus dicitur verus homo, pyrus vera

(1) Ex Patribus, s. Augustinus, s. Thomas, s. Bonaventura, qui passim ideam entis ad veritatis supremae dignitatem sustollunt, uti in retroactis discussionibus notatum est saepissime. Etiam acutissimus Fenelon: « io concepisco che l'essere e la verità sono la stessa cosa; sicchè una cosa non è, se non in quanto è vera, e non è vera, se non in quanto ella è ».

(2) Exemplar non utique platonicum, vel metaphysicum adeo ab Aristotele ceu inventum poëticum passim derisum, sed ideale et logicum, idest exemplar platonicum a ss. Patribus emendatum. Traditum quippe est, Platonem polytheistica superstitione irretitum, ideis, quarum divinitatem optime noverat, realitatem seque divinam, ut plebi adstipularetur, adiunxisse, atque totidem distinctas invexisse divinitates. Nos equidem ideis nostris realitatem tandem ratiocinio admoniti elargimur, ast unicam tantum, eamque essentiam divinam unam in natura, et trinam in personis esse statuimus, quae unicum, et perfectissimum, atque realissimum ex rerum exemplar. Caeterum Platonem qua philosophum purum exemplarismum, seu ideas tamquam essentias et veritates ideales rerum docuisse colligitur subobscure ex Parmen, et Th. aet.

planta, les verum animal, quia id habent, quod ipsis est essentiale. Veritatis metaphysicae oppositum est malum.

Veritas moralis tandem est — conformitas verborum cum interu animi ceritatione —, cui oppositur mendorium.

594. Ast enasmodi veritatis tripurtito unitati veritatis generio sumpter nullatesus officit: quaevas cuim ex allatis veritatibus iure dicitur. estque revera — id quod est —. vol. — exemplar —, licet sub diversa entes forma.

Corollarium primum — Realitas potest ceu veritas, vei exemplar subinde accipi.

595. Ex praefata tam definitione, quam divisione veritatis fuit, nedum param ideam, verum etiam perceptam realitatem rei in teritatem, vel in exemplar rei faciendae, vel midicii ferendi posse alliberi, cuimsmodi in primis est realitas, vel essentia divina, quae upite, ut au s. Thomas, multimode ad extra imitabilis, exemplar est totius creationis. Item natura universa in exemplar convertitur piteribus, scuiptoribus, aliis artificibus, atque etiam poètis eam initri quodammodo mitentibus. Quaprepter essentia divina dicitar exemplar metaphysicum acternum omnium rerum creatarum, inquaentum vidilicet carum acternas rationes continet; natura autom exemplar metaphysicum, vel physicum artificialiter faciendorum; ast illud essenio infinitum, istud finitum; illud per se intelligibile, istud mon item (1).

# Corollarium secundum — Distinctio inter veritatem

596. Secundo colligitur aliud veritatem, aliud rem veram, vel verum esse. Veritas est ipsum exemplar, res autem vera, exemplaris imitatio vel participatio. Quemadmodum res vocatur bona vel pulchra non quia ipsa sit bonitas, vel pulchritudo, sed quia cam participat; ita vera etiam dicitur, quia veritatem imitatur, vel ipsi conformis est. Porro res vera potest in veritatem converti, si ceu exemplar simili faciendae consideratur; uti planta, quae respectu ident plantae appellatur vera planta, potest etiam veritas plantae evadere, si ex. gr. a pictore cam piagendi causa contemplatur. Ipsi enim pictor comparat picturam, ut indicet an ipse veram pianerit plantam.

<sup>(</sup>f) Realitas creata exemplar fit non quateens sensibilis, sed prout of parcepta, vel proprise idene copulata, alias neque unquam cognoscentum item in exemplar imitandum sumeretur.

Corollarium tertium — Quot modis hoc dictum — veritas rei — intelligi potest.

- 897.° Colligitur tertio, hoc dictum tam usitatum — veritas rei —, esse tripliciter intelligi: 1.° aut prout significat exemplar, seu veriatem rei: 2.° aut prout significat tantum rem veram, idest exemplari onformem: 3.° aut prout significat rem veram in veritatem, vel in xemplar rei cuidam condendae, electam.

Corollarium quartum — Absurditas guaestionis — an ideas veras vel falsas sins —,

., .

898.º Colligitur quarto in absurdis habendam esse quaestionem a lartesio propositam de veritate et falsitate ideurum. Si enim ideae unt exemplar cognoscendorum, et regula indiciorum, quomodo potest el minimum suspicari eas errori subesse? Quid adhuc humanae naurae relinqueretur veritatis, si fallentibus et captiosis frueretur ideis? Ion equidem mens in ideis simpliciter intuendis fallitur; sed decitur solum in indicando: vel clarius, fallitur non quatenus utitur seis tamquam obiectis, atque, ut ainut, facultatem idearum mens xercet; ped quatenus ideas, ceu media indicandi adhibet, atque facultatem affirmationis, vel yerbi exercet, qua haudamplius simpliciter ntuetur, sed, ut ait s. Thomas, composit et dividit:

# ARTICULUS SECUNDUS

### CLASSIFICATIO VERITATIS LOGICAE

599. Quia logicam tradendam ex professo moramur, abs re proecto non erit, imo optimum factu, saltem classificationem veritatis ogicae subnectere.

600. Indubium oppido est, alque communiter acceptum, veritaem logicam aliud quidquam non esse, quam ideam quatenus est
xemplar cognitionis, et regula indiciorum. Ex qua consideratione
rotinus iure infertur, ideas totidem esse veritates; proindeque camlem esse idearum, et veritatis logicae classificationem. Porro ideae
a specificas imperfectas, in specificas perfectas, atque in genericas,
c demum in ounium generalissimam, uti est idea entis, dividunur: ita de veritate logica dicatur, quae in veritatem logicam speciicam, genericam, et generalissimam etiam partitur, quae, uti dixinus, est idea universalissima entis. Conferatur ergo classificatio,
juam in ideologia praebuimus, idearum, cui haec de veritatibus loicis simillima est.

### COROLLABIA.

601.° Infertur ergo 1.° veritatem generice sumptam, quam in quetidianis negotiis, et conversationibus nominatam audimus — verita est —, — per veritatem iuro, contestor — etc. — veritas id condannat, ita iubet —, — veritatem sequor — etc. aliud non esse quan ideam entis, qua nihil est homini intimius, nil in sermonibus atque cognitionibus frequentius.

602.º Infertur 2.º atque ideo veritatem iisdem numero potiri proprietatibus, quibus idea entis, idest aeque immutabilem, aeternam, necessariam, universalem etc. esse; quia veritas id re est, quod idea entis.

603.º Infertur 3.º Doctorem Angelicum optime de cognitione de xisse, — eam esse effectum veritatis — (1) —; quia veritas est ide entis, a qua cognitio suam trabit originem, atque suam formam intellectivam mens humana. Item verum esse aliud Doctoris dictum:

« intellectus non decipitar circa id quod est, vel circa ideam estis ea de causa, quia veritas est ».

Ú.

11

4

'n

ħ

4

¥

604. Infertur 4.º verissimum quoque esse aliud Doctoris eiusden effatum: a nullus potest cogitare veritatem non esse » (2). Si eius quis cogitat hoc ipso utitur idea entis, idcirco iann in ipsa versatu veritate. Quapropter scepticismus nequit veritatem depellere, qui prius e mentibus cogitationem eradicet; quod cum nondum hacteus ipse praestiterit, imo eius fautores veritatem impugnando, sempe cogitent; consequitur veritatem tam ipsis, quam aliis inesse homisbus, quibus tantum valet cogitare, quam veritatem sibi vindicare

608.º Infertur 5.º posse cum Augustino et Bonaventura dicimens ab ipsa veritate immediate formatur —. Formatur enim idea entis, quae cum veritas sit, merito ipsa dicitur mentem efformare. Atque etiam praeclarissimum oraculum Augustini intelligi « lux increata est ratio cognoscendi, et sola lux increata est veritas » (3). Lux equidem increata est idea entis, quae revera vocata ratio cognoscendi, ideoque et ipsa veritas.

606.º Infertur 6.º binas has propositiones — veritas unica est—
et — plures sunt veritates, uti illud Psalmi « diminutae sunt vertates a filiis hominum » — acque veras esse. Unica enim est verits
absoluta, et suprema, seu idea entis; plures autem etiam sunt veritates, vel ideae idest specificae, et genericae, de quibus supra.

<sup>(1)</sup> De verita: 1. 4.

<sup>(2)</sup> lbid. X, XII.

<sup>(3)</sup> De ver, Relig. C. XXXIV — XXXVI. Innumera alta omittimus Patrum la stimonia, quae passim in corum se produnt operibus.

607.º Infertur 7.º criticismum germanicum, qui ut scepticismum devitet, veritatem subjectivam excogitavit, scepticismo adhuc illaqueari, quia veritas in idea entis sita, essentialiter objectiva esse debet.

608.º Infertur tandem 8.º quam merito ideologiam, seu scientiam de ideis, et maxime de idea entis, fuisse logicae praeiactam, cum objectum logicae, idest veritas cognitionis, ab idea entis evidenter mutuetur.

# CAPUT SECUNDUM

# DE VERITATIS CRITERIO

609.º Criferium veritatis id nuncupatur, quo homo utitur ad veitatem cognitionibus ingerendam, falsitatemque devitandam, atque riplicis generis est: 1.º criterium a quo: 2.º criterium per quod; .º criterium secundum quod. Primum est iudex, qui de iudicio senentiam fert; secundum est facultas animi, pone; intuitio, vel refleio, quibus veritas prehenditur: tertium, de quo hic agemus praertim, est insigne vel regula, quá verum a falso internoscitur, idque ropterea est, quod proprie criterium dicitur.

610.º Huiuscemodi autem criterium vel in seipso perspicitur, in uantum videlicet cognitiones reddit veraces, atque infallibiles; vel quantum adhibetur ad cognitiones habitas quoad earum veritatem t falsitatem expendendas. Primo sensu appellatur criterium veritais, secundo, certitudinis. Aliud quippe est medium haberi cognitionibus veris efformandis, aliud eodem medio recte uti, ut veritas ognitionum advertatur. Quoties enim non evenit, ut cognitiones veae sint, quoties falsae, quin tamen earum veritas et falsitas nobis dhuc comperta, certa, et conscia sit? Patet ergo aliud esse criterium veritatis, aliud certitudinis.

611.º Nos inferius iis reiectis, quae ad certitudinem spectant, cririum veritatis in primis versamus. Id bifariam dispescitur, in dereminatum, vel indeterminatum, aut generalissimum. Criterium dereminatum, vel peculiare veritatis est idea quaedam specifica, vel
enerica, quae, uti diximus, veritas est respectu cognitionum eiusdem
peciei et generis. Quare tot habentur criteria peculiaria veritatis,
uot ideae. Hinc quaevis scientia cum aliquam ideam specificam vel
enericam evolvendam suscientia, suum habet criterium; suum phyca, suum mathematica, suum logica, suum psychologia, suum moalis, suum politica, suum iurisprudentia, suum theologia etc. Cririum indeterminatum et generalissimum unicum est, atque idea
ntis (1), quae dicitur criterium absolutum. Alia e contra vocantur

<sup>(1)</sup> Quidam vix aut ne vix quidem a nobis abludentes, criterium supre-

criteria hypothetica, nempe eatenus vera, quatenus ideae entis respondent. Ex quibus haec fluit regula:— illa iudicia sunt vera, que idea entis evidenter continentur, probabilia, si probabiliter tastus continentur, falsa, si nullimode continentur—. Atque haec regula pro demonstratione cuiuslibet criterii particularis sufficiat. Nos al criterium supremum veritatis gradum facere interim oportet.

#### **ARTICULUS. PRIMUS**

#### DE SUPREMO VERITATIS CRITERIO

642.º Duobus praecipue characteribus debet criterium supremus veritatis enitescere, 1.º debet esse immediatum, idest intrinsea a propria veritate fulgens, et quidem ab omnibus aliis principiis independenter: si enim mutuata luce splendesceret, haud immediatum, et primum omnium amplius foret. 2.º Debet esse evidentissimum, idest objectivam necessitatem prae se ferre, adeo ut mens, eo m conspecto, ipsum cogatur admittere, atque eius causa ea ciam eccipere, quae ei conveniunt, et ea, quae ipsi repugnant, respuere.

613. Ex quibus maximis criterii characteribus pronum est infere, ideam entis ipsis plane splendescere, atque sicuti iam in venttem supremam et universalissimam evecta est, ita pari iure ad supremum eiusdem veritatis criterium digna quae evebatur, eoque magis, quod veritas suprema et eius criterium in idem recidunt, atque il tantum differunt inter se, quod si in seipsa consideratur veritas dicitur, sin autem in relatione ad cognitiones, earum videlicet veritais

mum veritatis — in necessitate logica — vel ut aiunt — evidentia intellectualireponunt, quibus assentimur; quia necessitas logica ipsa est idea entis, qui
ostenditur — quod est, est —; en necessitas logica. Qui autem evidestim
simpliciter nominant, atque ut criterium summum accipiunt falluntur. Evidentia enim non est, nisi qualitas abstracta criterii supremi, quod vocabulo
— evidentia — non sat exprimitur quid sit. Quod tam verum est, ut ipsi
praeter veram, fucatam quoque et fallacem evidentiam agnoverint. Sia pom
dicatur: — criterium summum est idea entis — iam habes ipsum criteriam
expressum, atque item eius qualitatem, seu evidentiam, cum idea entis evidentissima sit.

Sunt demum qui evidentiam tribuunt in obiectivam et subiectivam, quarum prior est lux, posterior lumen (!!!), quin tamen quid sibi velint het distinctione nullus, nec ipsi quidem intelligant, neque unquam intellectarisint; ut qui duplicem eiusmodi evidentiam in metaphysicam, physicam, simoralem postea dividentes eo consequenter perducuntur, ut lumen et lecta metaphysicam, physicam et moralem (!!!) cogantur supponere, quo an implitus, insanius, et absurdius dici possit, nescirem.

et falsitatis internoscendae causa, vocatur criterium, regula, tessera, insigne veritatis. Hinc omnia argumenta, sive quae ex ratione, sive quae ex auctoritate dedimus ad probandum ideam entis ipsam esse veritatem, evincunt itidem esse quoque criterium supremum eiusdem; criterium supremum logicum, inquam, quia ens exhibet in forma ideali. Ens enim in forma reali, et morali, duo alia praebet criteria, metaphysicum et morale: primum est realitas entium percepta, secundum autem natura moralis: utrumque tamen robur et efficaciam a supremo criterio logico accipiunt.

614.º Horum argumentorum summa haec est . 1.º Attributum essentiale cognitionis est, ut cognitio sit vera: cognitio quippe falsa, utpote obiecto capta, non est proprie cognitio. Ast cognitio ideo est .vera, quia esse rei attingit, vel quod cognoscitur est. Ergo idea entis .est veritas, et criterium cognitionis. 2.º Veritas est - id quod est -. atqui esse, vel ens ideale, nedum est, sed necessario, essentialiter. et immutabiliter est, utpote essentia entis: ergo etiam ex veritatis definitione idem constat. 3.º Veritas, vel criterium eiusdem semel ut intuetur, mentem ita sibi captivat, ut ipsa nequeat aliter cogitare. quam quod intuctur. Porro hace necessitas logica ex idea entis prorenit, qua ostenditur - quod est est - ergo etc. 4.º Iudicia tunc vera censentur, cum corum copula exprimit esse rei, quae în iudicium venit; seu si copula verbo est expressa revera ita est. Ergo idea entis suppeditat regulam iudiciis cognoscendis, seu est veritas et criterium omnium iudiciorum, utpote maximae extensionis et firmitatis.

#### ARTICULUS SECUNDUS

#### AN PRINCIPIA RATIONALIA TOT SINT CRITERIA SUPREMA

1618. Tam accurata eiusmodi principiorum analysi, quam argumentis ex ss. Patribus depromptis ostendimus in ideogonia eriginem iomnium principiorum ex idea entis, atque etiam originem principii contradictionis, quod cum, ut ait s. Thomas, et Alexander Alensis, in ratione entis fundetur, ideam entis itidem sibi antevertentem supponit. Idipsum dictum de principiis mathematicis putamus, quae cum principio identitatis (quod est est) tandem cohaerent, sicque in ideam estis etiam confluunt, cuius totidem sunt applicationes. Quam principiorum rationalium in ideam entis reductionem etsi perantiquam, punci ex nuperrimis philosophiae tractatoribus sunt, qui viderint, ideam fere omnes genealogiam cognitionis ex principio deducant contradictionis. Tamen principio contradictionis vix intellecto, facillimum est vel unum gradum sursum adhuc facere, atque in ideam entis

ascendere, sed quidam non potuerunt, quidam noluerunt, ne in conspectum terribilis ideae entis venire cogerentur, quam lascitiosi eiumodi tantopere reformidant.

#### COROLLARIA

616.º Corollarium primum —. Iudicia ergo, vel principia eo en dentiora sunt, quo ideam entis propius accedunt, atque eo obserriora, quo ab ipsa idea remotiora.

617.º Corollarium secundum — Demonstratio ergo alicuius vertatis aliud quidpiam non est, quam eam ad ideam entis, ceu ad vritatem maximam, revocare, eoque inclusam esse ostendere.

618.º Corollarium tertium — . Indicia ergo quaedam sunt ments instrumenta, vel media huius immediatae reductionis logicae cuiusdam veritatis peculiaris ad veritatem universalem : ratiocinia anten sun instrumenta eiusdem reductionis logicae mediatae .

619. Corollarium quartum —. Ea ergo iudicia vel principia iare vocari, atque primitiva esse, quae neque iudicio, neque ratiocinio ia aliud superius reduci queunt, ideoque irreductibilia sunt. Porro cus modi aliud non est principium, quam principium entis — obiettam mentis est ens — quo prima fit ideae entis applicatio, et ideo ab Aristotele ens vocatur — genus generalissimum omnes categorias complectens —; et a s. Bonaventura — genus extra omne genus —.

# CAPUT TERTIUM

#### DE CERTITUDINE

620.º Aliud veritas est, aliud certitudo. Enimvero certitudo definitur — firma et rationabilis persuasio veritati conformis — . Certitudo ergo est quaedam veritati adhaesio subiectiva animi (1). Atque hinc fieri potest, ut adsit veritas in obiecto, desit tamen certitudo in subiecto, quod illam aut non perspicit, aut perspicere negligit. Praeterea veritas est simplicissima seu — id quod est —; certitudo vero saepe constat tribus elementis, 1.º veritate in obiecto, 2.º firma persuasione in subiecto, 3.º motivo vel ratione istius persuasionis. Sin autem veritas in obiecto ita per se pateat, ut motivo et ratione extrinseca, ceu signo, non indigeat, quo obvia flat, tunc duo tantam

<sup>(4)</sup> Ergo certitudo est immobilis animi persuasio ad ipsum aubiectum essentialiter spectans, ac proinde distinctio certitudinis in obiectivam et subiectivam aut nihil significat, aut absurda est. Obiectum enim in seipso inspectum dicitur verum, non certum. Homo emim est, qui certior fit de hoc obiecto

abentur elementa certitudinis, videlicet 1.º veritas in oblecto, 2.º firma et rationabilis persuasio, in subjecto.

621.º Signum externum veritatis, puta auctoritas, vocatur prinipium cognoscendi: veritas autem ipaa intuitive apprehensa dicitur rincipium essendi: iliud extrinsecum, istud intrinsecum est veritati.

622. Ast signum externum, vel principium cognoscendi, ut ad scrittum nos perducat, certum esse debet. Certitudo autem eiusmodi mde dimanat? ex alio signo certe, donec signorum serie absoluta indem devenitur ad signum intrinsecum veritatis, vel ad ipsam vetatis praesentiam immediatam, vel ad eius apprehensionem, quae icitur cognitio ultimae rationis propositionis, culusmodi est idea atis. Ergo principium extrinsecum certitudinis in principium intrinsecum eiusdem denique resolvitur.

623.º Hoc porro principium intrinsecum certitudinis, idest — veltas immediate prehensa — nedum certitudinis, sed et ipsius cogniionis principium est, atque fundamentum, adeo ut cognitio vel ex ua origine naturam cognitionis acquirat, et certitudinis firmitatem, et quae ex sinu veritatis egressa (4). Quae principii aertitudinis cum principio cognitionis identificatio intelligenda est de solo ipsincipio supremo certitudinis: caetera enim principia secundaria certitudinis distinguuntur a principio cognitionis, cum aliud sit cognitio, aliud certitudo ipsius. Sic aliud est notio Caesaris Augusti, aliud istius cognitionis certitudo vel ratio extrinseca.

#### ARTICULUS PRIMUS

#### DE SUPREMO CERTITUDINIS CRITERIO

624.º Criterium certitudinis est regula infallibilis applicandi criterium veritatis. Quapropter cognitio fit vera per veritatem, aut criterium veritatis; qua vera autem detegitur ope criterii certitudinis.

Non sufficit enim admittere 1.º ideam entis esse veritatem; 2.º atque item medium infallibile cognitionis: requiritur ulterius, ut haec ideae entis applicatio, vel usus rectus sit, cui efficiendo praesto est criterium certitudinis.

625. Formula criterii certitudinis autem haec est: — mens ut sciat an ad certitudinem alicuius propositionis pervenerit, animadvertat an propositio conveniat cum esse —, vel, — an purum esse rei affirmet —, vel, — an subiecto id tantum, quod ipsi inest, et eo modo, quo inest, tribuatur —. Huic investigationi sane opus est idea entis, cuius ap-

<sup>(4)</sup> Hoc sensu certitudo optime etiam dici poterit — basis cognitionis hu-

plicatione comperitur an plus, vel minus affirmetur, vel negetur de esse ciusdem subiecti. Criterium ergo supremum mentem in certitudinem veritatis propositionis dirigens est — expendere an legitima facta fuerit entis applicatio ad nexum propositionis, quae est in quastione —. Hinc cum simplex esse rei affirmatur, ut in iudiciis primitivis, nedum iudicia ciusmodi in scipsis vera sunt, sed et statim respectu mentis etiam certissima, quia hace animadversio super applicationem ideae entis ad hace indicia, veluti iotu oculi fit, atque legitime facta deprehenditur. In aliis ludiciis contra hace animadversio fieri non potest tanta cum festinatione, atque subsidia, et media physica, hystorica, critica, logica, secundum iudiciorum naturam exquirit, atque inde plures certitudinis species emergunt (1).

## ARTICULUS SECUNDUS

#### - DE VARIIS CERTITUDINIS SPECIEBUS

626. Certitudo quamquam unica in se est, atque subiectiva adhaesio veritati firma et rationabilis, ratione tamen suorum obiecterum, de quibus nempe certiores reddimur, in certitudinem logicam, physicam, et didascalicam tripartitur.

627.º Certitudo logica, quam etiam metaphysicam dicunt, ab issa veritate, vel necessitate propositionis clare apprehensa progignitar, atque bifaria est 1.º intuitiva, si veritas, vel necessitas propositionis immediate intuetur, 2.º rationalis, si haec necessitas fuit ratiocinio deducta. Certitudo rationalis — logica potest esse, vel logica — idealis si ideas, vel logica — realis, si ens reale necessarium, vel logica — moralis, si ens essentialiter morale respicit. Certitudo logica est caeteris ratione suae firmitatis maior (2).

- (1) Multa quae quoed assensum perfectum, vel persuasionem dicta fuerunt, tum ut pericula falsae persuasionis evitentur, tum ut plenior persuasio obtineatur, etiam certitudini referenda sunt. Hoc tamen interest inter certitudinaem et persuasionem, quod illa nedum firma, sed et rationabilis sit animi adhaesio veritati, quae animi quietem gignit. Persuasio contra firma esse potest, ast rationabilis non semper, eo quod, uti diximus, falsa etiam esse possit. Paucis, certitudo est persuasio vera, non autem quaevis persuasio etiamsi falsa.
- (2) Certitudo fidei ratione sui obiecti, nempe Dei, eiusque mysterioram est quidem caeteris maior, non ratione firmitatis, quae eo maior est, quo obiectum mentis est evidentius, atque menti intimius. Obiectum autem fidest ministratione est invisibile, idest mentem excedens, ideoque eius veritas intrinsece, directe, et immediate non apprehenditur, sed ex signis externis, puta, ex miraculis, ex prophetiis, etc. colligitur eam ita esse prout creditur, etai ma

628.º Certitudo physica ea est, quae sensibilia spectat, atque duplex est, psychica, si existentiam, et modos proprii spiritus, et aesthetica, si existentiam corporum attingit. In eo autem utraque differt a certitudine logica, quod necessitatem tantum hypotheticam inducat, non absolutam, uti necessitate logica fluat. Ideae enim entis applicatione sensibilia percipiuntur, atque ita esse prout sunt, item conoscuntur. Rursus certitudo physica sive psychica, sive aesthetica bifaria est, perceptiva, si de rebus immediate perceptis agitur, et physica—rationalia, si de rebus ex perceptis solum deductis.

620.º Certitudo didascalica (a verbo docere) ea dicitur, quae aliorum magisterio, vel auctoritate nobis insinuatur, estque vel hystorica, si facta, doctrinalis, si dectrinas spectat. Utraque esse potest vel
absoluta, si magisterium et auctoritas tam ex se, quam in comunicatione veritatis, aut facti, sint infallibilia; secus autem normalis,
et directiva tantum est. Certitudo didascalica — hystorica, aut hystorico — perceptiva est, si teetes oculati sunt, aut hystorico-critica, si
auriti. Certitudo autem didascalica doctrinalis in certitudinam logicam
convertitur, si veritas intrinseca doctrinae apprehenditur.

630.º Hisce praemissis, intelligitur quot modis accipi poterit hoc dictum — hac de re certus sum —: potest enim accipi vel pro certitudine logica, vel physica, vel didascalica, prout res, cuius certitudo habetur, logica, vel physica, vel didascalica est. Quae certitudinis species duplici vocabulo possunt etiam comprehendi: idest certitudo absoluta, vel apodictica, et certitudo hypothetica. Certitudo logica enim est semper apodictica, physica semper hypothetica, didascalica modo apodictica, modo hypothetica. Eadem ratione ex adverso distinguitur etiam impossibilitas, quae vel apodictica est, vel hypothetica, vel solum improbabilitas. Quarum primam impossibilitatem logicam appellant, secundam vero impossibilitatem physicam, tertiam demum, etsi improprie, impossibilitatem moralem (1).

videtur. Hinc fides dicitur — sacrificium intellectus —, qui debet id ceu verum admittere, quod directe non intuetur. Cum autem signa externa certitudinis fidei tandem ad criterium naturalis veritatis reducantur — quod est, est — patet cur tam vera, et certa sint fidei mysteria, quam principia mathematica. Quare optime dictum est, quod philosophia sit etiam fundamentum theologiae, atque veritates theologicae philosophicis cohaereant. Non diffitemur tamen theologiam plura docere quae altioribus ac plane divinis fundantur principiis, quibus philosophia subscribit.

(1) Hactenus de certitudine scientifica disseruimus, quae haud cum certitudine simplici, vel vulgari potest confundi; haec enim constat tantum 1.º ex veritate iudicii, 2.º et firma persuasione, quin sit de motivo sollicita.

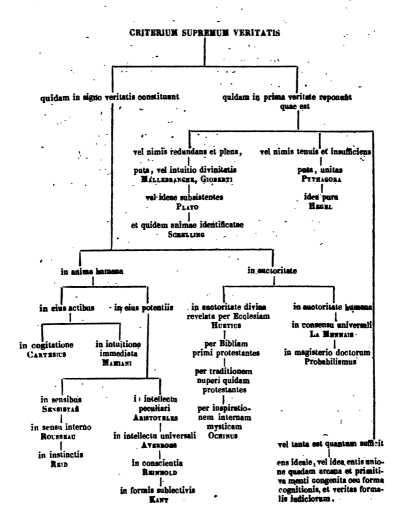
# CAPUT OUARTUM

# OPINIONES PHILOSOPHORUM SUPER SUPERMO VERITATIS CRITERIO IN PAUCA CONFERUNTUR

631.º Quae de supremo veritatis criterio hucusque tradidimus atque item de regula universali, qua certitudo nostris adsciscitur cognitionibus, ut ut perspicua atque explorata fuerint, atque tam retionibus, quam auctoritate summorum repraesentata; non omnium tamen extorserunt philosophorum assensum, quibus tanta inest epinionum de criterio veritatis, vel, ut ipei aiunt, certitudinis, discrepantia, quanta de cognitionis principio. Qua ex quaestionis utriusque identitate iam patet, hanc ipsis semper insedisse sententiam—principium cognitionis, et criterium veritatis supremum ex eodem fonte manare, aut ex una simul progeminare radice—; quamquam quoad accidentalia in varias ipsi fuerint déinceps theorias dilapsi. Quod si accurate Terentius Mamiani animadvertieset, haud profecto principium cognitionis a criterio veritatis adeo seposuisset, ut seorsim a philosophis tractandum posse putaret.

632. Cum ita de harum quaestionum identificatione sit, nobis iam licitum est ab eorum systematum de criterio veritatis expositione singillatim texenda supersedere, cum ipsi criterium veritatis, perinde se principium cognitionis, vel ex animi virtute (subiectivistae), vel ex sensibus (sensistae), vel ex hominum auctoritate et consensu (traditionalistae), vel ex superna inspiratione (mystici), vel ex contemplatione absoluti (pantheistae cuiusque generis) deduxerint. Que systematum divisio in subiecta tabula distincte conspicitur, ubi quidquid de criterio excogitatum fuit suis sedibus collocatur, et quasi ante oculos ponitur.

# TABULA SYNOPTICA EXHIBENS SYSTEMATA PHILOSOPHORUM DE SUPREMO VERITATIS CRITERIO



633.º Ex qua synoptica systematum classificatione oculis fere conspicitur, philosophos in eadem scolia quoad veritatis criterium impegisse, quibus iam in ideogenia allidi vidimus cum originem quesierint cognitionis humanae, nempe quosdam defectu, quosdam vero excessu peccavisse. Defectu peccant sensistae, subiectivistae, atque uti aiunt sentimentalistae, qui extra veritatem criterium inquirunt veritatis. lis adstipulantur, atque in eumdem incidunt-defectum, qui auctoritati sive divinae, sive humanae mordicus adhaerentes, in supremum veritatis criterium eam sustellunt, haud sedulo animadvertentes auctoritatem divinam nullatenus ad philosophiam rationalem pertinere; humanam autem auctoritatem si quid tandem roboris habet, quo convincamur, ex principiis rationis id depromere; ideoque principia eiusmodi non ideo vera esse, quia communia, sed catepus communia, quatenus vera. Contra excessu aberrant, qui probe criterium veritatis in ipsa situm esse veritate intelligentes, idea tamen, quam de veritate sibi confecerunt, eos plane fefelhit, yel quod nimis plena atque, subsistens, seu metaphisica quibusdam videtur, vel quod aliis exilis nimis vacua et abstracta. Haec inter systemata hine defectiva, istine exuberantia, nostra medium quasi iter contendit, theoria de ente idesli, quod non minus veritas summa est quam eius primum criterium, minime quidem mentis potentiis aut studiis compactum, sed ipsa nobis natura infusum. Adeo insigne autem, atque universale criterium nullis ex allatis Philosophis serena mentis speculatione unquam suspexit; idcirco omnes sive ex una, sive ex altera parte decepti fuerunt, ne ipsis neoplatonicis quidem exceptis, qui extra chorum, uti dicitur canentes, primam veritatem methaphisicam pro veritate logica usurpantes, Deum, ceu principium logicum (prob nefas!) axioma, postslatum ausi sunt in summa totius philosophiae constituere, perinde atque ipse ingiter a mente humana in cogitando, in ratiocinando, in assentiendo, cernetur immediate. Ecquos compotes sui haec tam absurda, et undique pantheismo scatentia sequi non puderet? ecquis maximae Christianus novam hanc non exhorrescit protestantismi speciem, qua ordo rationalis solum ente ideali exclusive innixus, proiicitur, ut solus in homine dominetur, non, inquam, ordo supernaturalis gratiae confusa divinitatis perceptione erectus, verum etiam inse ordo supernaturalis gloriae, qui profecto in immediata intuitione Dei creantis totus atque unice versatur? insanire prius ipse, quam id tueri oppido debet.

634.º Nihilominus neoplatonici nuperrimi acriter perstrepunt etiam ss. Ecclesiae Patres in eadem sententia de intuitione immediata divinitatis fuisse, atque idcirco inter veros realistas eos fore adnumerandos. Ast quantum ipsi doctrinis ss. Patrum inferant violentiae, perspicuum fit, vix dum, vel raptim recordentur: 1.º qued

You reals acquivoca ctiam penes antiquos philosophos fuerit, atque identidem innuerit, vel aliquid subsistens (realismus substantiarum vel activus), vel meram existentiam idealem, seu oppositum nihili; idest ideas aliquid tandem esse, neque propterea parum nihil (realismus idearum obiectivus); quo ultimo sensu vocem — reale — ss. Patres fuerunt, de ideis loquentes, interpretati. 2.º Quod realismus duplicis sit speciei, philosophicus scilicet et mysticus. Prior, ideis, quae rebus cognoscendis, ceu earum formae applicantur, divinam tribuit realitatem, sicque in Pantheismum incurrit. Posterior est quaedam, ut aiunt, mystica inhabitatio spiritus sancti in anima justi vel experimentalis, ac interna divinae realitatis perceptio, quae profecto de rebus creatis nequit praedicari, pisi fortasse de insis justis per quamdam idiomatum communicationem (1). Hinc ss. Patres cum Deum videri, vel ipsum alloqui etc. dixerint, mysticam et empiricam cognitionem, imo et ipsam divinitatis actionem, vel unctionem aut ignem, exprimebant atque homines, ut pravis affectibus cor mundarent, electisque induerentur virtutibus, quibus solummodo potentia Deum videndi confertur, adhortabantur. Loquebantur ergo de realismo mystico et supernaturali (ut ex contextu, stylo, methodo, et fine constat operum corum) ab ipsa gratia divina producto, qui vix in provinciam Philosophorum transferretur, speciem realis Phantheismi jam susciperet, a quo ss. Patres summopere abhorrebant. Sacra ergo profanis neo-platonici nostri miscent, cum ideogoniam patristicam explanandam aggrediuntur, haud veriti, quod Patribus primum erat, atque realissimum in ordine fidei et gratiae, in primum etiam atque realissimum convertere quoad ordinem rationis, qui magis proinde funditus hoc ipso labefactatur.

635.° Ad realismum idearum, quod ulterius attinet, praestat in mentem revocare vel pauliulum ipsum primo contra Roscellinum, nominalistarum parentem, atque Abaelardum conceptualismi auctorem (2) invectum data opera fuisse, eo fine ut probaretur, ideas

<sup>(1)</sup> Qui equidem lux vocantur, sed in Domino, cuius interdum visibilibus etiam emicant splendoribus.

<sup>(2)</sup> Ex documentis, quae nostrae memoriae supersunt, parum certi colligi de opinione Abaelardi potest; id unum tantum constat, inter nominalismum, et conceptualismum fluctuasse, atque in plurimis de rationalismo suspectum esse. Nam caeteris etiam missis certum est, nominalismum et conceptualismum essentiam communem impugnasse, ideoque in divinis quibus unica est essentia tribus personis communis, aut ad Triteismum, si Trinitate consulitur personarum, aut ad unitarismum, si unitati essentiae prospicitur, inducere. Vid. s. Ansel. Quoad realismum purum novimus pariter ideam abstractam divinitatis in formam realem a Deo seiunctam, qua Deus fit, convertisse. Ita Gilb. Pict. Epus.

# CAPUT QUINTUM

#### NATURA ET ORIGO SCEPTICISMI

636. Tametsi nil homini evidentius sit nil cius menti intimius, quam veritas, quae, uti vidimus, in mentis fundo, pene dizerim, conquiescit, atque omnes cogitationes inde prodeuntes indiscriminatim informat; id non obstat quominus Philosophi veritatem varie, praeter id quod ipsa sit, interpretantes, aut in dubium verterint, aut etiam non existere, aut non cognosci, fuerint complures opinati. Adeo autem veritati perduelles vocantur scepticl, quorum sententias in unicam formulam reduci, idest in formulam dubii facillimum putamus. Etenim ex scepticis sunt 1.º quidam, qui existentiam veritatis aperto inficiantur, 2.º quidam, qui veritatem quidem existere, ast meati in compertam esse, docent, 3.º quidam qui existentiam veritatis ultro admittunt, sed ea tantum conditione, qua eius existentia subiectiva tantum sit, idest menti ceu qualitas baereat, 4.º quidam demum, qui an veritas existat dubitant.

637.º Porro haec quatuor scepticismi species vel formae, apparentes, ut aiunt, tantum sunt atque in formulam dubii coeuntes. Qui enim veritatis existentiam, vel cognitionis negant aut in subjectum eam detrudunt, ostendunt hoc ipso veritatem non apprehendere, secus talia nunquam de veritate commenti ipsi fuissent. Verum, qui aiquid non cognoscit non potest item si vel sibi cohaerens est, non potest, inquam, neque affirmare, neque etiam negare, seu debet, an sit vel non sit, dubitare. Sceptici ergo cuiuscumque formae in dubium consentire debent. Ideoque dubi

638.º Huic autem scepticismo ad formam dubii reducto quam accile contradici nemo non prospicit. Percontante enim, an ipsi dubitent, debent confestim affirmare se reipsa dubitare. Ast quomodo affirmatio cum dubio conciliatur? affirmatio, aliquid veri supponit, dubium contra verum repellit. Idcirco tanta est inter affirmationem et dubium contradictio, quanta inter esse et non esse principii contradictionis. En ergo quo se coniiciunt sceptici! secum ipsi vel solum loquentes, pugnant.

639.º Neque sceptici reponent, se de veritate quidem dubitare non vero de cognitionis existentia, de qua nulla ipsis res est; sed videant, ne proprio se mucrone transverberent. Etenim cognitio ne quit sine priacipio, vel forma intelligibili existere, uti probavimus; forma autem eiusmodi cognitionis est veritas; dictum est enim, quod cognitio sit effectus veritatis, vel ideae entis. Ergo vel ipsa cogni-

tionis existentia, ipsius veritatem iam vindicat (1). Insuper elargimur quidem cognitionem non semper veram esse, idest rebus externis non congruere. Ast quid meatra? cognitio rerum externarum non est, nisi pars cognitionis, quae perceptiva dicitur, atque vera vel falsa esse potest. Praeter quam habetur etiam alia cognitionis species excellentior, quae obiectiva, vel pura nuncupatur; idest idealibus tantum inhaerens, quae ut ut prior falsa sit, tamen hace posterior semper vera permaneret, imo ipsa est veritas, quia eius existentia veritas iam est; sic, licet res quam cerno, et opinor leonem esse, lee non sit, verum etiam est, me nunc cogltare leonem, atque in ipsa cogitatione ideam vel possibilitatem, vel veritatem intueri leonis, quae idealitas est quaedam veritas aeterna. Porro hoc in ordine cognitionis, seu in ideis, veritatem collocavimus; in cognitionibus autem perceptivis verum tantummodo. Viderint ergo sceptici si refert concedere quod non intelligant, idest cognitionem.

640. Nec iterum sceptici replicent, ideam entis, ut primam veritatem in ipsa cum mente unione, aut subiectivari, aut itemque mutari: tantum enim abest, ut idea entis in hoc versetur discrimine, at potius propter suam obiectivitatem assentialem atque indeterminatam nequest minimum mutari, vel sese limitibus mentis accomodare, vel quomodocumque ei subiici, utpote naturae excelsioris et incommunicabilis. Quapropter homini ipsam intueri, eaque frui, datum est quidem; eam autem mutare, vel in ipsam agere, aut etiam in examen revocare, nunquam ei licebit. Quomodo enim in cam heme transiliet, si obiectiva, eum sit, homini, ut ad ipsam perveniat; extra seipsum egredi, aut prosilire opus est? quem autem extra se egressum quis audivit? Praeterea quo medio, qua regula homini utendum est ut ideam hanc expendat, et cribret, cum ipsa regula sit iudiciorum suprema et universalis? Quomodo eam ipse trascendet, si prima omnium menti patet, atque ut sic dicam, culmen est idearum? Tametsi ergo veritas, vel idea entis strictim menti humanae unitur, in sua semper incommutabilitate perseverat, atque plus minusve splendescit, prout mens in ipsam acies dirigit intuitionis. Quam erge ab hac scepticos refellendi ratione abscedunt, qui ad ipsos veniunt cum cane rabido, cum humero amoto, aut cum helleboro ut curentur, aliisque eiusmodi nugis et fabellis; mirabitur quisque, atque, si recto iudicio est, vehementer ipsis succensebit, quod sub id temporis, nova ac astutissima scepticorum classe nempe Germanorum, famosi,

24

5

≝.

L.

<sup>(4)</sup> Hie loquimur de veri nominis cognitione, seu de cognitione objectiva, quae objectum ideale arguit, non de cognitione subjectiva, quae sibi objecta comminiscitur, uti cognitio nihili ut passim in Gnoscologia animadvertimus.

tam insana et scurrilia in medium quorum anus nostras fortasse pederet, vel meminisse, nugaces isti proferant.

641.º Hanc propteres tam emigentem, atque collucentem verilitem, vel ideam entis si vel semel serena mente sceptici suspexissent, numquam eius existentiam, et cognitionem in suspicionem vel minimes insi vertissent, ideoque scepticismus neque fuisset itidem exceptuts. Contra, sceptici hac vel illa cognitione deceptrice perterriti, prepropere, et plane inconsulto, intulerunt: ergo in cognoscendo per fallimur. Sophisma hoc est - a parte ad totum -. Prius incirendum erat, an cognitiones sint unius tantum speciei, deinde que nam cognitio decipere interdum possit. Item quibus mediis utendus est, ut verum attingatur etc. Quibus in pervestigationibus invertum profecto fuisset cognitionem superesse quamdam primitivam, et fundamentalem, quae necessaria est atque spontanea, ideoque nulli omnino'errori subiectam, atque alteram reflexam, et liberam equidem aliis de causis ex voluntate praesertim deductis, labilem atque erroneam, cui reformandae semper praesto est cognitio primitiva el necessaria falli nescia. Quas observationes quidam philosophi, atque sensistae, (Stoici, Accademici, Epicurei, aliique nuperrimi) com praesertim neglexerint, ex erroribus cognitionis subjectivae circa corporum qualitates (1) absolutum deduxerunt scepticismum, qui merito surculus sensismi existimatur. Ex historia scepticismi enim proditum est (2), sensiamum saepe scepticismo praecucurrisse, atque etiam ipsos Platonicos, scepticismo, ob eorum de ideis theoriam priss infensissimos, tandem paullatim placitis sensisticis peripateticorum accedentes per Arcesilaum et Carneadem, accademicos demum moribus et doctrina scepticos evasisse (3), quibus assensus tantum probabilis licebat. Contra, qui in cognitionibus sensibilium, vel ipsum elementum universale invenerunt, licet non viderint expresse elementum universale eiusmodi ex idea entis effluere, fieri non potuit, ut

<sup>(1)</sup> Error qui interdum solet perceptionibus sensibilium immisceri non est adscribendus vel fellibilitati medii cognitionis, vel ideae entis, neque eius applicationi, sed tam sensuum et experimentorum imperfectionibus, quibus materia cognitionis imperfecte rationi exhibetur, atque hinc occasio erraddi, quam voluntati ut causae efficienti erroris, quae licet sensus infirmi sint, aut non rite applicati, aut experimenta male peracta, ad iudicandum cogit. Quae sane imperfectiones perceptioni intellectivae non contingunt, quam saepe infallibiliem passim probayimus.

<sup>(2)</sup> Sext. Emp. hypot. l. 4, c. 4. — Cic. lib. Acc. — de nat. Deo.

<sup>(3)</sup> Cic. lib. Acc. — de fin. — inter causas tam rapidae platonismi corruptionis accenseri debet imperitia, atque cordis depravatio Spensippi et Xenocratis, qui Platoni successere, atque invidia Aristotelis, qui statim, ne evul, garentur, libros Platonis mercatus fuit,

r' admoniti, ut erat hoc elemento universali, in scepticismum corruerent. Ita se gesserunt inter alios, Plato et Aristoteles. Tantum ergo valet ideam entis cognoscere, quantum scepticismum cavere. Ipsam s autem ideam entis praeterlabi, idem esse ac scepticismo devoyeri (1). Quod si de quavis scepticismi specie indubium est maxime ad scepticismum transcendentalem Germanorum referendum opinamur. cui convellendo nulla doctrina, nullumque systema Philosophorum magis par est, quam illud, quod (utut plebei Philosophi ogganniant) objectivitatem idearum, atque praecipue ideae entis în theoriam erigit, ac in scientiarum jacit fundamentum. Qua theoria posthabita, poterit quisque scepticos et rationalistas germanicos diris devovere, maledictis notare et vexare, atque inferorum, ut pro concione auditur, flammis mancipare, eos autem radicitus confictari, nemini theoria entis alieno fas est. Vae scientiis vae artibus vae et ipsi Religioni, si operam, praesidium, et victoriam ex hisce blateronibus expectarent.

# CAPUT SEXTUM

#### DE ERRORIS NATURA ET CAUSA

642.° Negotiosa sane aleisque plena res est, naturam et causam erroris exponere, eoque magis, quod error nequeat cum natura humana prima fronte componi, cum haec, ut ait s.' Augustinus, sit essentialiter rationalis, error autem irrationalis. Rei tamen auctoritate non vincimur: delectat enim nos quam plurimum utilitas inde tam Logicae, quam Ethicae proveniens, quia sive erroris sive mali moralis, vel peccati, unica est origo, cum peccatum afiud non sit, quam error practicus yel voluntarie completus.

#### ARTICULUS PRIMUS

#### ERRORIS NATURA

- 643.º Errorem hominis esse, nemini dubium est. At quaenam ergo haec erit in homine erroris origo? quae facultas intellectiva capax errandi? Hac semel inventa et ipsius erroris dignoscitur natura.
- 644.º Porro tres sunt praecipue facultates cognoscitivae, 1.º intuitio idearum, 2.º perceptio intellectiva sensibilium, 3.º reflexio.
- (1) Impotentia ideam entis directe contemplandi, cuecitas mentis vocatur, quam cum fides profligasset, patet scientias e scepticismi maufragio per fidem ereptas fuisse.

645.º Intuitio idearum utpote simplex et directa idearum contemplatio neque quidpiam affirmat, neque item negat, quia eius obiecta, idest ideae, incomplexa atque indivisibilia sunt omnino, probinc nec errare potest. Qui enim nihil affirmat, aut negat quonam pacto errare potest nescirem. Natura igitur humana, utpote simpliciter intellectiva, vel ideis, et maxime ideae entis adhaerescens, infallibilis est.

646.º Perceptio intellectiva sensibilium, qua realitas externa vel interna affirmatur, quomodo erroris possit incusari, etiam non video. Ipsa enim est quaedam immediata et spontanea applicatio ideae entis sensationibus receptis; applicatio, inquam, quae ipsa duce natura vel, ut ait Pini, spiritu intelligentiae, propter arctissimam unionem principii intellectivi cum principio sensitivo confestim absque voluntatis influxu exercetur, eaque, velimus, nolimus, cogimur affirmare - quod sentio, existit -. Undenam ergo erroris discrimen? Insa enim constat tribus elementis 1.º idea entis, 2.º sensatione 3.º atriusque unione. Ast idea entis est tam in se evidentissima quam nobis certissima ut diximus multoties. Sensatio autem eo modo oritur, quo extrinsecus excitatur, neque aliquid intellectivi est, quod falli, aut non falli possit. Unio demum utriusque, cui tantum posset error impendere, affirmando nempe quod non est, aut quod est negando, insa connectente natura rationali conficitur. Ecquonam ergo patet via erroris?

647.º Exinde factum est, ut perceptio intellectiva mostri, ut aiunt, ego tantae evidentiae, et certitudinis visa fuerit, ut s. Agustinus et ea contra Accademicos suam caeperit argumentationem. Atque itidem Cartesius, qui ad assentiendum clara idea semper opus esse praetendebat, ex testimonio coscientiae actualem cogitationem referentis — Cogito, ergo sum — initium duxerit totius philosophiae. Quo profecto nibil certitudini perceptionis evinciendae validius putamus (1).

<sup>(1)</sup> Quoad Augustinum alicubi monuimus haud censuisse cognitionem propriae existentiae esse indemonstrabilem atque supremam, sed tantum omnibus acceptissimam, seu veritatem sensus communis. Ipse enim in Lib. XXXVIII. ver. relig. expresse ait « animam se cognoscere in veritate, quae ei similis est ». Mitto s. Thomam qui item docet, « animam se in lumine intellectus agentis percipere ». Quibus Patrum documentis refellitur Cartesius, qui ratus. cognitionem proprii ego eiusque actionem suprema fulgere evidendentia, ut quae clara ipsi erat, exinde exordium philosophiae deduxit. Ubique idea nostri ego clara est; ast ipsam pariter novisse oportebat, claritatem et evidentiam duplicis generis esse, immediatam et mediatam, atque proinde cognitionem proprii ego claritatem tantum mediatam habere, idest ex principiis substantiae et causalitatis derivatam. Insuper per ideam claram aliud sociate intelligi, quam apprehensio necessitatis logicae, quae potius in saneticipiis inquirenda est.

648.° Neque, ad perceptionem intellectivam corporum quod propius attinet, quis obiiciat; sensus saepe nobis in causa esse cur hallucinamur. Nam sensus eo modo, quo sensibilibus afficiuntur ea repraesentant, neque in ipsis facultas insidet iudicandi, qua verum aut falsum proferant. Probine si interdum contingit, ut res, secus ac existant, nobis vel propter sensuum infirmitatem, vel propter obiectorum distantiam, tenuitatem, locum, circumstantias, impedimenta etc. exhibeant, cura est adhibenda, tum ut sensus perbene convalescant, ne nobis in occasionem vertantur erroris. Caeterum nos hactenus de perceptionis intellectivae certitudine disceptantes sensuum integritatem et debitum exercitium usumque subaudivimus semper.

Sive ergo cognitio intuitiva idearum, sive perceptio intellectiva rerum, sunt acque ab errore immunes (1); ideireo homo, sive qua intellectivus, sive qua rationelis, firmiter contra fallacias natura praemunitur, neque Logica eget, qua ad recte intuendum, vel intellective percipiendum instituitur.

649.° Ast tertio loco tandem iam venit reflexio, potentia animi seilicet, qua super intuita et percepta, penitioris cognitionis aquirendae causa, regredimur, ac veluti intorquemur; cum autem ad reflectendum nulla vi perstringimur sed ultro atque voluntatis natura movemur, evenit, ut si reflexio optime in cognitionem praehabitam dirigatur, atque eam apprime et totaliter recognoscat, aut recogitet, tum rei veritatem arvipit, et vera dicitur; sin autem a cognitione undecumque sepe retrahit, aut deflectit, aut etiam si minus, vel magis quam in ipsa continetur, educit, et affirmat, falsa eo ipso existimatur. Error ergo per solam cognitionem reflexam animum ingreditur, atque dici potest = falsa cognitionis directae recognitio = vel = iudicium reflexum falsum = vel = actus reflexionis a suo obiecto detortus = vel = , mendacium internum, si intus, vel, falsum verbum si foras ore enpressus consideratur = (2).

650.º Obifeies. Ergo habetur saltem quaedam cognitio falsa, quae haudamplius hercle cum iis cohaeret, quae de veritate cognitionis generatim contra Scepticos afferebantur superius.

Respondetur. Error potest quidem sese in reflexionem infigere. Ast cognitio reflexa quatenus errore tabescit, vel falsa est, ex ordine

<sup>(1)</sup> Ab errore immunis, non vero ab ignorantia. Obiecta siquidem intuitionis, et perceptionis cum aliunde nobis excitentur, aut proponentur, non-numquam quae alii intuentur, et percipiunt, ignoramus, quia ea vel non audivimus, vel non conspeximus unquam.

<sup>(2)</sup> Hace ferme erroris definitio nansciscitur etiam apud Plat. in Theast, ubi error comparatur segittae extra signum eiaculatae.

legitimae et proprie dictae cognitionis iam labitur (1). Nam tune nos quidpiam revera cognoscere dicimur, cum res, uti cognoscitur, est. Atqui falsa reflexio rem secus ac ia cognitione directa apprehenditur, animadvertit: ergo nequit propterea iure cognitionis directae recognitio, aut reflexio nuncupari, ut quae in cognitionem directam sess minime convertat, sed aliorsum deflectat. Beflexio est igitur nomine, non vero facto, natura, operatione, modo, et fine tenus, vel verius, reflexio arbitraria, fictitia, et mendax ex facultate potius persuasionis (quae interdum errore irretitur) quam ex facultate ratiocinii proveniens.

651° Ex eo autem, quod sola reflexio in dumeta possit irrepere erroris, atque nobis tendiculas parare, item conficitur cur Logicaio, scientiam artis reflectendi, appellaverimus.

652.º Néque forte arbitreris velimus reflexiones cuiusque speciei eodem plane modo esse errori obnoxias; ex reflexionibus siquidem varii, secundum earum sublimitatem, numerantur ordines, quorum in errorem sunt magis praecipites, qui altius caeteris eminent, vel supra cognitionem directam sublimius sese extollunt. Quocirca cognitio pepularis vel vulgaris cognitionibus directis, ac pene infilmis coalesces reflexionibus, neque tam saepe fallitur, quam cognitio philosophica altioribus semper reflexionibus subvecta. Specimen errorum cognitionis popularis in idolatria potissimum perspicitur, cognitionis autem philosophicae in incredulitate. Philosophi autem paganorum, a plebeis superstitionibus ne latum quidem unguem abscedentes, idolatri et increduli, ut plurimum simul extiterunt.

Corollarium primum - Quid de sensu communi sentiendum est.

653.° Si itaque reflexio potest identidem errori subesse, atque cognitionibus reflexis etiam cognitio vulgaris componitur, iam inde infertur — consensum universalem hominum, vel sensum communem, supremum, atque infallibile non esse veritatis criterium — ut La Mennais autumat. Caeterum, etsi elargitur fore sensui communi sedendum, nondum consequitur esse suapte natura infallibilem, cum totam suam vim ex principiis rationis adeo netis et familiaribus sibi derivet, ad quae deveniendum quandocumque est, ut regula, qua de veritatibus sensus communis iudicatur, nobis praesto sit. Sicuti aliud est liber veritatum plenus, aliud regula, quae in huiusce libri eximine adhibetur. Sensus communis quippe aliud non est, quam indicium, quod homines de principiis rationis, corumque proximis, obviisque applicationibus unanimiter emittunt. Hinc argumentum,

(1) Aliquid similis occurrit etiam in Theaet.

quod ad Scepticos persuadendos ex sensu communi conficitur, dicitur ad pudorem tantum, quia plurimum debet scepticos pudere, veritatem ab omnibus acceptam rejicere.

Corollarium secundum — An scepticis notionem veritatis negantibus, credendum sit, an irriduculo kabendi ut sycophantae.

4

₹

7

'n

5

654. Secundo, infertur, scepticis, qui toti in eo sunt praesertim, ut se veritatem neque videre, neque videri posse contumaciter propugnent, fidem ipsis continuo adhibendam non esse. Id enim ipsi in ordine reflexionis, in dubium revocant, quo in cognitione directa, perinde ac caeteri homines, potiuntur. Secus, quinam poterunt tam saepe, veritatem nominare, se falli, errare, decipi, illudi, si nulla ipsis veritatis notio fulserit unquam? Qui enim veritati susciplendae impares sunt prorsus, ut belluae, neque errare possent, neque errorem discernere. Deinde nonne et Sceptici codem modo se in vitae negotils gerunt, ac caeteri? Ergo error in homine invincibiliter probat, ipsum item erroris et veritatis idoneum esse. Ludicre proinde, non serio scepticos loqui putandum est, dum in veritatem declamant, uti de quodam in proverbio fertur, qui, licet in proprium instisset equum, se ipsum perdidisse tamen conquerebatur.

#### **ARTICULUS SECUNDUS**

#### CAUSA ERRORIS

655,º Error in eam cognitionis speciem subrepit, quae reflexa et libera dicitur, quippe quae nutu voluntatis efficitur. Ergo causa erroris effectiva ex ipsa petitur voluntate cui magna vis est ad iudicia reflexionis perturbanda, ideoque error est semper voluntarius, non tamen culpabilis semper et imputandus. In quibusdam etenim saepe homo circomstantiis consistit, ut, vel propter mentis imperfectionem, ingenii paucitatem, educationem, rerum verisimilitudinem etc. nequeat, uti est, veritatem protinus assequi, etsi eam opinetur adsecutam; quo in casu, error materialis (sbaglio, svista) exurgit, culpa prorsus vacans. Sin autem voluntas hisce in adjunctls, vel pertinaciter reluctaretur, vel passione, aut praeiudicio, aut propria utilitate seducta, propriam opinionem erroneam defenderet, aut in erroris angustias propria culpa, puta tenuitate, festinatione culpabiliter etc. sese coniecerit, tum error in formalem, vel peccaminosum commutaretur, et quidem cum tanta culpae gravitate, quantum malitiae vel negligentiae in errore excipiendo praecessit. Item dicendum est de sensuum illecebris et hallucinationibus phantasiae, quae occasionem quinen contiente arantes erroris, non commun. Quancièn cuim relegun referencem est unicum en manuem attatamismo professadam non enciar est especiam apparent, areas unions est. Example cuim posto, sempre a sensitum arbeita att expension atque remodies ils curadis receise surum provinciamento frances produces, et indiscrimisten responses arithmento.

# Cornigras das enume qualtus insigenda.

656. Ex quibes prios um asso fine, tam exceris origines, quem as essem resonsementa, distractiones unter cognitiones distraction es reflexum, se unter cognitiones passe ampines explicari; meque scepticorus anques quemilles directa mescana. Errer siquidem cum la refleio sis reposem transviues, surta, metague interna veritate cognitivii directae permanente, continuo ementur, asque terrans resipiacitur ti ad cognitiones directum perfects amiyai tritam, animum appellat.

457. Atque item explicatur sive illa interna hominis pugna sin untura hominis vera capitatus per, quies, et gandium. Pugna et organismo directae cum reflexa luctamine fervescit, atque interdus mera exagestos est, si de rebus scientificis, subinde etiam morsu conscientae, uhi de rebus morabbus, et religiosis agitur. Quies attem et pax, ex harmonia et concursu utrinque cognitionis enscitur qua fit, ut cognitiones sibi invicem auxilium praestent, atque it easdem veritates conspirent.

Si quae de errore dicta supersunt, ea, que alibi de assensu erroneo dizimus, recordentur.

### CAPET SEPTIMEM

### DE PROBABILITATE

658.º Probabile id est, quod inter certum, et erroneum median tenet locum. Quapropter qui probabile aequitur, neque proprie seit sicut qui certior est, neque ignorare uti qui errat, aut nescit adhec dicitur. Ex probabilitate ergo eritur opinio, perinde ut a certitudise scientia, et ab errore atque cagnitionis defectu ignorantia generatur.

689." Probabilitas, ut iam ad eius definitionem veniamus — est quesdam relatio accidentalis signi cuiusdam ad veritatom tectam perturbat, ignotam —. Atque hacc est probabilitas obiectiva. Status vere estationem accidentalem signi ad veritatem apprehendentis, us t, ut probabilitas subiectiva nuncupetur.

- 660.° Principium probabilitatis hoc censetur data rei, aut facti licuius existentia, si saepe contingit ut ipsum vel comitetur, vel continuo subsequatur manifestatio alterius rei et facti, id ut probabile ecipitur —. Hinc quo frequentior haec deprehenditur factorum contexio eo maior evadit probabilitats, adeo ut a minima ad maximam asque possit interdum probabilitatem assurgere. Ex qua animadversione perspicuum fit, varios esse probabilitatis gradus, uti in capsua, quae ex viginti globulis, decem albos, totidemque nigros contineret, par esset utrinque unum ex albis, vel nigris globulum extratendi, quod si albi numero nigros excederent, eadem mensura probabilitas aliquem ex albis educendi, augesceret, atque probabilitas nigroum e converso tantidem minueretur. Huius sanae naturae non est ceritudo, quae in indivisibili, et immobili veritati adhaesione consistit (1).
- 661. Relatio porro istaec aut naturam, aut existentiam factorum spectat. Prioris ope ex notione naturae rei cuiusdam notae, naturam sterius suspicamur, id obtinentes, quod probabilitas rationalis, vel milosophica appellatur. Posterieris autem ductu factorum adhuc insegnitam existentiam praesentiscimus, atque probabilitatem empiricam, vel mathematicam sumeris expressam adipiscimur. Demum si le relationibus historicorum, atque testium agitur, probabilitas inde idepta, critica dici solet. Ex quibus probabilitatibus, prior tantum, dest philosophica et rationalis est intrinseca, aliae contra extrinsecae.
- 662. Ad probabilitatem autem ex inductione, vel analogia deductam quod attinet, licet naturae regularitate, constantia, et ordine, nec non factorum iteratione plurimum augeatur, munquam ipsa potest id plenam certitudinem pervenire, sed maxima evadit probabilitas, quae etlam, etsi improprie, dici consuevit certitudo moralis —. specimen habemus ex ortu solis; quia quamquam probabilissimum sit cras quoque eriturum, id tamen certo non constat. Vera enim pertitude in necessitate logica fundatur. Iam vero nulta illucescit necessitas logica, quod sei cras sit eriturus. Nam, quod amplius non priatur, tepugnatne? Non video. Nihilominus probabilitas in agendis praecipuis vitae negotiis, usu nobis plurimum venit, caque assensum pormalem, ex quo deinceps regulae mediae prudentiae eruuntur, praecitamus.

<sup>(4)</sup> Status mentis certae graphice fere as. Patres describunt. S. Bonaventura: « Scire aliquid (seu certitudinaliter) est scire, quoniam mens non popest falli in illa comprehensione. Scit enim, quod veritas illa non potest alicer se habere. Scit igitur veritatem illam esse incommutabilem ». Itiner. B. Thomas: « Beire est causam rei cognoscere, et quoniam impossibile est alter se habere ». De verit. X. art. X. certitudo ergo in Logica insistit nemassitate rei.



# LOGICAE PARS QUINTA

#### METHODOLOGIA

## CAPUT PRIMUM

# DEFINITIO AC DIVISIO METHODI

663.º Optime factu ducimus, si post facultates animi ad veritatem capessendam vel aliis ostendendam comparatas, atque post criterium supremum, quod hisce facultatibus recte ad verum tendendis lux est, et regula; nunc aliquid de methodo sectanda adnectamus. qua edocemur, quaenam facultates adhibendae sunt, quae media. quae via quae regula mentis eligenda, ut citius, tutius, et expeditius ad veritatem accedamus. Quandoquidem modo una modo altera ex praefatis animi facultatibus, potest indiscriminatim exerceri, aut haec, aut illa ex regulis allatis item decerpi, ad veritatis inventionem, et demonstrationem. Id tamen non officit, quominus aliae non sint efficaciores aliis, et aptiores fini consequendo. Porro ars, quae, proposito sibi fine veritatis cuiusdam inquirendae, aut demonstrandae operationes mentis, atque criterium secernit, disponit, atque ita movet, at via breviore, et proniore ad finem perveniamus, vocatur ars methodolegica, vel methodus. Quatenus autem regulas et praescripta methodi, nedum facto adimplemus, sed mente revolvimus, atque in systema reducimus aliis tradendum, ut deinceps noscant mentem in veritatem tendere, eiusmodi regularum complexus, vel systema, scientia methodi vocatur; atque hacc iam est essentia, et prima methodi divisio in artem, et scientiam.

Corollarium primum — Necessitas finis in methodo.

664, Si ergo methodus mentem ad finem assequendum, quam citissime fieri potest, provehit, ubi nullus praefigitur finis, nulla itimetit methodus. Id exacte evenit in fere omnibus institutionibus sub finem saeculi elapsi, et hoc, quo vivimus, editis, mmatim nullus finis est, vel saltem philosophicus, qui ex

investigatione, et applicatione trium ultimarum rationum, formalis, realis, et moralis, debet tandem homini veram comparare sapientiam (1). In singulis autem earum partibus, de Logica, Metaphisica etc. quid sibi velint, quo consistant aut spectent, unde incipiant, et quo tandem exeant, ut verum fatear, ut ut sedulo eas pervolutaverim, nunquam prospexi; id solum comperii in logica figi, quod in psicologia refigitur, atque ita porro in aliis partibus, quas interviget absurdus syncretismus.

# Corollarium Secundum — Analysis et Synthesis divisim acceptae methodum non efficiunt.

665.° Secundo, ergo analysis et synthesis nisi simul consociantur, ullam methodum scientificam non constituunt. Non sufficit enim, aut obiectum in elementa solum resolvere (analysis), aut resolutum, in unum iterum componere (synthesis) ut funditus, tum quord partes, tum quoad totum, percipiatur, sed ambae mentis operationes opus sunt, integrae, et completae obiecti notioni adipescendae. Hinc quamvis prefatae operationes, processus, ut aiunt, analyticus, et synteticus nominentur, nunquam possent iure appellari methodus analytica, vel methodus syntetica. Neoplatonici igitur nostri, qui syntesim exelusive se adhibere iaetamt, extra methodum vagantur.

# Corollarium tertium — Variae methodi species.

666.° Tertio si methodus in finem sibi propositum puta, in veritatem, ex sua debet natura contendere; veritas autem aut rationibus demonstranda, aut observationibus et experimentis inquirenda, aut aliis manifestanda est; consequitur trifariam quoque methodum partiri idest in methodum demonstrativam, in methodum inventivam et in methodum didascalicam. Eiusmodi est generalis methodus scientificae divisio quarum quaelibet in alios secundarios methodos subdividitur. Enim vero methodus demonstrativa dispescitur ulterius in probativam, quae veritatem directe tuetur, ac apologeticam, quae difficultates et obiectiones enucleat, et in polemicam, quae insectatur er-

(1) Finem Philosophiae excellentissimum in sapientiae consecutione esse repositum in locis philosophicis prolixe declaratum fuit, ubi—cur Philosophia studium sapientiae nuncupatur—explicavimus. Quam quidem sapientiam ex usitatis philosophiae elementis tam impossibile est haurire quam ex rapo sanguinem, cum nullus sit ordo sed sempiterna confusio a calce, ut sio cum Cicerone loquar, ad carceres usque, quam quisque natura etiam mittasimus, si sapiat, stomachari deberet.

some. Methodus inventiva tot habet diviniones, quot veritatis species sunt persurutundus, pour, methodum experimentalem, poy cologicas, vel physicam vel chymicam. Itum methodum deductivam, criticam, hermenenticam, logicam etc. Demuna methodus diductalica doplex est item, doctrionalis et pedagagica, illa veritatem simpliciter docet, ista ounces operam confert, ut veritas educta ita mentibus invenum inprimetur vel inoculpatur, ut amplius oum dedicerre non valent att utcumque deduceri.

# ARTICULES PRIMUS

# DE METEORO SAMBARL ATOTE SCHENINICA

667.º Meno bumana et manimo adobecentulorum, quanque it suis disquisitionibus atque rationinis optima indiget methodo et is scopules offendat erroris, non est tumen inde conficiendam, junt, sibi, ut ainst. relictam, in continuo exroris discrimine versuri, at visos ad veritatem perveniendi procesas ignorare. Vidimus coin ipi cognitionem rectam, et infolibilem inesse, quas mecessoria et dirett nominatur, cui perapradar opus sane non habet nilla methodo sitt artística sive scientifica; eius quippe natura intellectiva cum tota si in veritalis primitivas intuitions constituta, quodem etiem paterii ordine, vel, ut its dicam, mechanismo potentiarum firmis atque corstantibus legibus instructo donatur, cuius vi in venjtatem manu ve luti ducitur. Huiuscemedi autem ordo, vel mechanismus intrinsecus mentis humanar, dicitur methodas naturalis, quae est methodo sciertifica tempore prior, atque methodi scientificas atructurae regula ministrat, ut logica naturalis proccepta suppoditat logicae acientificat. Neque hac de re vel minimum est admirandum, cum ex enteleci constat, cas quodibet tum existendi, quam operandi, modum, erdinemque gerere internum legibus plane ontologibus munitum, ut it-Ma propriem naturam operctur.

666. Practeros cadem circa hant methodum naturalem est distinctio facienda, quae circa naturam humanam integram et lapoem feri Theologis mos est. Katurae enim humanam peccato nondum infectic, neque proinde in facultatibus vulneratae ac sauciatae inerat equiden methodus naturalis rectissima, qua mentis potentiae, absque ulla potentiarum sensitivarum contradictione, promptae et rapidae in veritatem subvehehantur, atque cum ingenti cordis gaudio ipsam menti lientificaima intuchentur.

ramet natura peccati fulmine, pene dixerim, tacta, praeter compernaturalia done emisit, fuit etiam quosad naturales fa grimum infirmata, adeo ut praeter alia vulnera etiam illa

pravae voluntatis, et obtusi ac fallacis intellectus tulerit, quae etiem aune, quidquid nuperrimi semi-pelagiani crepent inscitissime prorsus et temere, deploramus, iisque, laboribus plurimis et curis nitimur mederi quodammodo. Qua naturas humanas degeneratione factum est, ut methodus naturalis, vel potentiarum intellectualium mechanismus, plurimum fuerit etiam concussus, et ita perturbatus, ut homo, vix a cognitione directa et spontanea, quae integra, et incolumis remansit, recedit, atque ad altiora provehitur, ni sedulo evigilet, in errorem saepe dilabitur. Hinc necessitas exurgit regularum methodi scientificae, quibus quantum fieri potest, ab errore sibi caveat. Quee quidem hominis in errorem pronitas est omnibus hominibus, sive ex vario corporis organismo sive ex varia intuitionis primitivae ideae entis intensitate, aequalis. Quotidie enim homines videntur aliis ad studia colenda alacriores, atque mente perspicaciores, qui bono iudicio, gustu exquisito, solerti ingenio vocantur, ut qui caeteris in veritatibus capiendis apparent velociores, quin tamen vel ipsi viam, atque gradus mentalis progressionis advertant, magis, ut sint recte naturae instinctu, quam arte et studio, ad veritatem comparati; et ideo, quia instinctu potius impelluatur, quam citissime in veritatem rapiuntur: actiones quippe instinctivae semper rapidissimae sunt.

669.º Porro si continua et sagaci in nosmetipsos animadversione leges methodi naturalis, quibus in verum ducimur, notamus, secernimus, in dominium reflexionis ferimus, atque simul ordinamus, ut systema quoddam efforment, id nanciscimur, quod methodus scientifica appellatur, cui iuvenes erudiendi solent operam navare. Ex quo patet, 1.º methodum naturalem qua talem, non doceri, sed exerceri ut plurimum sine ulla conscientia: 2.º methodum autem scientificam vel artificialem, esse eamdem methodum naturalem, ex abditis cognitionis directae eductam, atque in lucem conscientiae et reflexionis erectam. Hace adeo sunt scitu necessaria, atque studiis proficua, ut vos, optimi invenes, iam plurimum mibi processe videmini, si ca rite intellexeritis.

#### ARTICULUS SECUNDUS

# DE SUPREMA ET GENERALI REGULA METHODI CUIUSQUE

670.º Leges et regulas methodi inquisituri cum methodo scientifica nobis tantum res est.

671.º Iam age, regula suprema et generalis methodi scientificae haec est, scilicet — ut ipsa, quam fieri potest, consonet methodo naturali —. Parallelismus ergo jater methodum scientificam et natu-



ralem suprema methodi scientificae regula est, ac lex stricte observanda. Alias, si unam methodus naturalis, aliam methodus scientiaca viam iniret, id evenit quod in virium collisione mechanici ostendunt, idest conflictum. Idipsum cernitur penes philosophos methoda plane abnormi abreptos, qui secum ipsis ingiter pugnant, in circulum quemdam contrariis attractionis et repulsionis legibus acti. Methodus enim naturae agendi rationi contraria adnititur mentem ab nativo tramite detorquere, cui fortiter ordo ingenitus potentiarum reluctans. eius vim vel elidit, vel saltem infirmat; atque inde prodeunt ille tam crebrae contradictiones et pugnae philosophorum, qui aliud ac in quaestione discutiendum statuunt, probant, saepe illuc incluctabiliter abrepti, quo fortasse ne vel suspicabantur quidem, at in aquis per alveos vehendis evenit, quae aliorsum perinde, ut leges idrodynamicae, vel idraulicae postulant, directae, intumescunt, in gurgites revolvantur spumescentes, atque tanto cum impetu in aggerum obstacula irruunt atque riparum, ut ipsas vel exsuperantes quaquaversus loca riparia inundant, vel eas e radicibus convulsas atque disiectas secum frementes trahant, ingenti fragore omnia volutantes.

672. Hanc autem iuxta regulam, methodus scientifica eas debt mentis operationes praemittere, atque veritates, quae aliis praecurrunt, dein proxime alias subsequentes, et ita porro sine ullo hiatu, uti methodus naturalis deposcit et iubet.

#### ARTICULUS TERTIUS

#### SPECIALES METHODI REGULAR NUMERANTUR

673.º Veritas aliis vel sibi methodice persuadenda, aut perceptiva est, aut reflexa. Atque iam duplex inde regula efflorescit, 1.º primo in casu ex ipsa perceptione debet methodus proficisci. Quamobrem rei, quae tractatur, perceptione prorsus deficiente, quidquid nihilominus promere exhinc studemus ambagibus semper incertis et obscuris circumvolvimur. Ea de ratione philosophi germanici Schelling. Hegel, atque etiam Gioberti noster, qui tantopere obstrenescunt et scriptis et conviciis tenus nos Absolutum, nempe Deum jugiter et directe intueri, oleum et operam perdunt; quisque enim hominum poterit semper iis reponere - sibi nihilominus de hac Dei intuitione nedum silere, verum etiam eam positive et directe conscientiam refellere, ut quae cum imperfectionibus intellectualibus componi nulla plane ratione possit - . Contra, huius regulae methodicae observartime totus referri debet acceptus scientiarum naturalium profectus. vel ipsa phrenologia, necnon theoria de magnetismo, ut aiunt. , uberius obtinuissent incrementum si, quod satius erat, facto

rum adeo mirabilium adstruxissent perceptiones: « naturalista enim, ait Cicero, debet esse speculator, venatorque naturae » (1).

674.º 2.º Regula. Sin autem veritas insinuanda reflexa fuerit, non debet nisi gradatim, idest post alias antecedentes veritates successive praemissas, demonstrari, secus periculum ingrueret eam haudamplius intelligendi. Varii enim, atque adeo inter se connuexi ordines reflexionis sunt, ut ex reflexionibus aliae ab aliis ceu tot corollaria profinant; hinc si quaedam non perlustrantur cognitiones, quibuscum aliae, quae in quaestionem veniunt, devinciuntur, neque hae fieri unquam poterit, ut intelligantur. In hanc porro methodi legem apertissime peccant sensistae, quibus cum sensatio fere semper cognitioni rerum immixta appareat, praepropere concludunt - sensationem potentia, vel vi potiri rerum cognoscitiva --. Ouod absurdum mehercule ne vel somniassent quidem, si sedulo in primis observassent, 1.º quid sit sensatio, 2.º quibus elementis coalescat, 3.º undenam sit eorum origo, 4.º an fieri possit, ut vi cognoscitiva gaudeant, 5.º an forma cognitionis, si ex materia sensus nullimode, aliunde protedat, 6.º quid sit baec forma, 7.º atque unde derivetur, 8.º et quomodo sensationibus applicatur. Ast sensistae bacc omnia mira levitate praetermittentes protinus veluti ex tripode decernunt - sensatio virtute pollet cognoscitiva, neque quid amplius - . Praecipitare istud, ut cum Cicerone loquar, quidem est, non descendere (2).

675. Hisce duabus regulis affinis est methodi lex veterum, scilicet quod a noto ad ignotum sit progrediendum. Id tamen interest, quod nostrae regulae praefatae quid sit istud notum exponant, seu sensum et ideam entis; primum ut materiam, secundum ut formam cognitionis. Eas propterea transgredi idem est, ac ab ignoto ad ignotum incedere.

# CAPUT SECUNDUM

#### DE METHODO DEMONSTRATIVA

676. Methodus demonstrativa est ordo ad rectam alicuius propositionis demonstraționem servandus. Ad demonstrationem autem quod proprie attinet, iam eam ab simplici deductione, vel a syllogismo formaliter perfecto discreyimus. Item illic monuimus demonstrationem nedum esse deductionem probe factam, sed veram item ac certam. Quod sane discrimen vel etiam antiquitus animadvertit

<sup>(1)</sup> De natura deor. Lib. 1. XXX. idipsum dicatur de philosopho qui naturam vel intellectivam vel realem, vel moralem etc. enucleandam suscipit.

<sup>(2)</sup> De natur. deor, XXXII.

Aristoteles, qui de formali deductione, vel de forma recta syllogismi in analyticis a priori, de demonstratione autem in analyticis a posteriori disseruit. Ideo quae sunt regulae pro syllogismo vero adbibedae, caedem circa demonstrationem adbibeantur etiam mocesae est, a quidem praecipue in libris componendis, quibus, si apprime ordisti quoad omnes partes, atque inconcussi sunt, subest semper syllogismus quidam fundamentalis ab initio operis ad finem usque deductus, qui, curandum est, ut verus atque firmus extet undique, se tota scriptura vacillet, ac periclitetur (1).

# . ARTICULUS PRIMUS

#### DE DUBIO METHODICO DEMONSTRATIONI PRABBUNTS

677.º Status mentis antequam aliquid demonstrandum aggrediatur, velint nolint scioli nostri, dubium exhibet methodicum. Methodicum, inquam, non systematicum, ut illud scepticorum, eo quel in medium eligatur tutius ad veritatem consequendam. Quamdiu emanimus dubio methodico suspensus haeret, haud cognitionibus, il effutiunt, vacat omnino, cum ipsi obietum, vel materia demonstrationis, idest iudicium possibile demonstrandum adhuc adstet, sem bio methodico tollitur, est solum ratio assensus. Id ergo, qued debio methodico tollitur, est solum ratio assensus, quae ex demonstratione aut semel, aut iterum, atque iterum, docendi causa confeiter.

678.º Age dum, hoc dubium methodicum neque scepticismo #ridere, neque quadantenus in ipsum inducere patet 4.º ex natura # monstrationis, cui praemittitur, quae cum aliud non sit quidpian, quam legitima et vera alicuius propositionis ab alia majore deductio, vix maior propositio, vel principium demonstrationis concipitur, in eo pariter propositiones deducendae secundum earum prioritatem el posterioritatem logicam veluti simul coadunatae videntur, quae postmodum in ordine chronologico successive una post aliam eruuntur-Una igitur cum ipso dubio methodico iam vel quaedam cognitio viftualis et implicita habetur propositionis demonstrandae, quae explicita apparet per successivam verborum prenuntiationem . 2.º Patet & confinibus demonstrationis. Nam dubium methodicum soli rerum & monstrationi praemittendum est. Verum non omnia demonstrationi subsunt, uti suprema rationis principia, quae cum indemonstrabilit existimentur, in dubium item non incidunt methodicum, sed ipsus autecedunt, firmiterque consistunt. Ubi est ergo scepticismus? 3.º Pa-

<sup>(4)</sup> Huiusmodi syllogismus fundamentalis in scriptis Cl. Rosm. evidenter ubique, ut sic dicam, serpit.

tet ex praecognitis demonstrationis (1). Cuicumque enim demonstrationi efficiendae debeat semper quaedam praecognita, vel anticipationes (2) praenosci, puta, existentia idealis, vel idea entis, si quaedam existentia idealis demonstranda suscipitur; vel existentia realis generatim, si de existentia reali singulari agitur; vel existentia moralis et daeontologica, si aliquid morale discutitur. Immerito igitur, et inscite plane dubium methodicum tamquam de scepticismo suspectum rejicitur, et detestatur, perinde ac dubium ejusmodi idem ac protestantium examen religionis sit. Qui ita de dubio methodico, atque de hac chimaerica cum examine privato protestantium analogia, sentiunt, specimen exhibent superficialitatis philosophicae, cuins deberet insos summopere pudere inter philosophos nedum ut judices, aut magistros, celebratissimos auctores quasi discipulos ferula correctionis castigantes, (sicut ex editis constat) sed etiam ut socios, aut alumnos erudiendos, sedere, quia, ut ait Plinius « ne sutor ultra crepidam ..

#### ARTICULUS SECUNDUS

D

.

#### DE RYFECTU DEMONSTRATIONIS

679. Demonstratio eo tendit, ut ratio alicuius prepositionis notae elucescat, seu ut cognitionem vulgarem in scientificam convertat. Ergo effectus demonstrationis est cognitio scientifica, vel, si plures sunt cognitiones eiusmodi in ordinem distributae, scientia.

680.° Scientiae autem duplex est genus, subiectiva et obiectiva. Prior est ipsa cognitio ad ultimas usque rationes, quibus mordicus adhaeret, provecta. Hac enim mens perducta sistat oportet, quia eius natura, licet, veri semper cupidissima, ultimis rationibus, ut in pueris et rudibus conspicitur, vehementer inhiat, et debet fandem acquiescere. Nam ratio ultima ea est, quae cupiditatem sciendi retundit, mentemque sibi captivat. Alicubi iam dictam est hasce rationes quoad reflexionem ultimas quidem vocari, quia ultime post seriem omnium idearum perlustratam inveninntur: quoad autem cognitiones directas primas potius nuncupari, quia ex ipsarum applicatione incipit cogitatio. Rursus rationes huiuscemodi cum initia sint a natura praefixa cognitionis formationi numquam possunt deesse. In fine autem cogni-

<sup>(1)</sup> Demostratio quadruplex esse potest: 1.º potest demonstrari an res sit: 2.º quid sit: 3.º qualis sit: 4.º cur sit. Prima demonstratio subrudit saltem cognitionem nominis rei; secunda, existentiae rei; tertia, essentiae rei; quarta, haec tria simul.

<sup>(2)</sup> Quod vel ipse putidissimus Epicurus conspexit. — Cic. de nat. Deor.

tionis reflexee absunt interdum, quia reflexio hand tantae esse potest perspicuitatis, ut cas comperiret. Hinc defectus scientiae, quae er suis exordiis firmissima quidem est, ex parte finis imperfecta et incomplete, quie telem, pene dixerim, idearum nequit usque ad prinitiva principia retexere, atque in itinere adhue moratur (1).

681.º Porro cum tam rationes primas, quam ultimae in idea estis sitae sint, hinc colligitur, veram scientiam, et maxime philosophican possideri, si 1.º idea entia uti principium, et criterium innentis systematis cognitionis humanae, atque scientiarum perspicitur. 2.º si redum auis certus est talem ideam gerere, verum etiam eam cen mtrem idearum, ac veritatem supremam, oculis veluti contemplate, atque adeo cam sibi persuadet, ut obiectionibus scepticorum hand amplius vincatur. 3.º si ipse capax est demonstrationi totius scientes ex idea entis deductae conficiendae. Quae quidem conditiones cum raro admodum contingant, perspicuum fit, paucos esse veri nemisis doctos, itemque multum adbuc esse in scientiis imperfectionis, perumque profectus, qui totus in id spectat, ut propius ab idea entis. qua summae rerum rationes continentur, scientiae proximentur. Histe conditionibus impletis scientia subjectiva, seu plenissima persuaio acquiritur. Huc referuntur illae veterum sententiae, scilicet quod mimus in orbem veluti agatur, atque eius cognitiones in sphaeram quadam revolvantur.

682.º Scientia autem obiectiva est, - quoddam idearum ex une priscipio organice dependentium systema -- ; atque multiplex est secundum -- ; principii varietatem. Totum equidem scientiarum discrimen ex prin- :; cipii diversitate derivatur, quo fit ut alia sit scientia logica, alia sciestia moralis, alia scientia physica etc. eo quia ipsis diversum sules principium; quod si vere ultimum est, scientia ipsi superaedificale. philosophica vocatur, sin vero, scientia simpliciter dioitur. Ex scientiis, quae supremum principium ideologicum scientiarum inquirit, dicitur protologia elementaria; quae autem principium aupremum metaphysicum rerum investigat, theologia naturalis, vel protologia naturalis completa, seu philosophise complementum. Ecquis ergo mani demonstrationem non existimet, si ipsa artifex est scientiarum?

: 1

<sup>(4)</sup> Qui ex privais cognitionis rationibus discedens totum circuit scientisrum circulum, atque ultimas rationes iterum regrediens in primis rationibus invenit, atque demonstrat, vocatur a Platone - vir quadratus - et ab Aristotele - vir inconcussus - ut qui in arcem veritatis receptus, deterrerie aggredi numquam poterit.

#### ARTICULUS TERTIUS

# REGULAR GENERALES PRO RECTA DEMONSTRATIONE

683.º Tot sunt regulae demonstrationis, quot partes ipsius syllogismi demonstrativi, nempe maior, minor, et conclusio, vel thesis, quibus singulis regulae praescribuntur.

684.º Regulae thesi praesoriptae dicuntur generales, atque binae sunt: 1.º clara et perfecta rei demonstrandae expositio; 2.º terminorum extensionis et comprehensionis, quibus ipsae circumscribuntur, expressa determinatio, ne plus aut minus, quam necessum est, demonstretur. Hinc qui elementum rei genericum vel commune loce elementi specifici, vel proprii evincit, minus probat, si autem e converso, nimis probat. Hae regulae dignae sunt, quae maxime in quaestionibus de rerum possibilitate observentur, in quibus modo veritas rei, modo convenientia praedicati cum subiecto inquiritur. Primo casu , veritas est obiectom demonstrationis, in secundo eius effectus. Quae quidem veritas si ex ipsa praedicati cum subiecto identificatione directe infertur, demonstrațio est intrinseca, si signo aliquo, puta auctoritate, eruitur, demonstrațio erit extrinseca: ambae tamen possunt ad necessitatem concludere, etsi prima sit secunda excellentior. Demonstratio intrinseca item bifariam dividitur, in ascendentem, si ope principii identitatis praedicatum ostendit subjecto implicitum, et in descendentem, si ductu principii contradictionis ad aliquem conclusionem absurdam ex propositione thesi contradictoria progenitam pervenit, que illico admonemus contradictorism thesis falsam esse. veram autem thesim. Haec demonstratio familiaris est mathematicis.

#### ARTICULUS OUARTUS

#### EXEMPLA VIOLATIONIS HARUM REGULARUM

685. Minus quam opus est, idest commune pro specifico probant 1.0 qui scelera, flagitia, errores nationibus, ordinibus, familiis potius, quam earum individuis imputant. 2.º Qui formam politicam gubernii populis imponunt, quin eorum mores, consuetudines, religionem, studia, civilizzationem, ut siunt, animadvertant. Hace fallacia sumendi commune, vel abstractum pro concreto usu saepe venit in comitiis nationalibus, in conciliis politicis, in diariis, atque in domesticis conversationibus. 3.º Qui ex idea generica vis virtutem inferunt cogitativam, uti Leibnitius, ex vegetatione sensitivitatem, uti physiologi materialistae etc.

686. Plus autem quam oportet probant 1.° qui ex quibusdam er roribus fallibilitatem totalem meati humanae tribuunt, (sceptici). 2.° Qui ex eo, quod mens ut plurimum veritatem attingat, inferunt eam esse infallibilem (dogmatici). 3.° Qui ex eo, quod Deus ad agendum cum creaturis concurrat, causam ipsi adscribunt malorum moralium (manichaei); aliique plures eiusdem praecipitationis.

# **ARTICULUS QUINTUS**

#### REGULAR SPECIALES DEMONSTRATIONIS RECENSENTUR

687.° Regulae speciales maiorem et minorem syllogismi demonstrativi respiciunt.

688. Quia artificium demonstrationis eo contendit, ut in maiori ostendat thesim includi; ideo maior debet 1.º tantam extensionem et comprehensionem habere, quae receptioni conclusionis sufficiat (1). 2.º Debet esse evidens. 3.º Si eiusmodi non est, debet ulterius probari, sicque syllogismus dicitur dependens: 4,º Evidens est anten si principium ideologicum vel ontologicum, vel legem acceptam communiter, aut nominis definitionem continet. 5.º Sin autem solmans mostulatum prae se ferat, valet quidem inter disputantes, sed ex ipsi magis mens ratiocinatur, quam demonstrat (2); seu verum nondum absolute infert. 6.º Mutatio maioris in minorem mon officit demonstrationi, dummodo termini conclusionis, uti sunt, in praemissis mente retineantur.

ì

689.º Minori unica est regula, scilicet — quod raro unquam maxime in disputationibus et litibus praetermittatur, ut quae maioren applicet atque determinet — . Longum est meminisse quot quiden omissio minoris mala pepererit. Enim seditiosi saeculi elapsi tantum sanguinis numquam effudissent, si maiori propositione admissa — cospiratores interficiendi sunt — , minorem propositionem — atqui isti. atque illi conspiratores sunt — ; attente probavissent . Philosophi germanici ex divina natura idearum animae divinitatem inferentes, minorem pariter relinquant, qua ostenditur ideas quidem menti adherescere, non autem identificari. Item de sensistis dicitur . Quare minor

<sup>(1)</sup> Philosophi germanici, uti diximus, qui ex idea entis infinitae extensionis, sed minimae comprehensionis ceu corollarium — Absolutum infinitae comprehensionis — deducunt, atque menti praesens tuentur, in hanc regulam offendunt.

<sup>(2)</sup> Clem. Alex. « concludere ex concessis est ratiocinari, concludere autem ex veris est demonstrare » Strom, VIII,

unc omitti potest, cum maior ex se evidentissima est, atque id fit, quod enthimema dictum est.

#### ARTICULUS SEXTUS

#### DE DEMONSTRATIONIS FINIBUS, ATQUE SPECIEBUS

- 690. Demonstratio recte instituta potest vel ad aliquid confutandum, vel impugnandum, vel propugnandum adhiberi. Primo casu demonstratio dicitur apodictica, secundo elenchtica vel polemica, tertio apologetica. Tres hic habes artis dialecticae partes quae cristicam, vel artem disputandi constituunt.
- 691.º Quoad modum demonstrationi exercendae plures habentur lemonstrationis species: 1.º gymnastica, quae per alternatas responsiones fit inter duos eiusdem sententiae, ut veritatem sibi magis persuadeant. 2.º Agonistica, quae in palaestris et certaminibus scholasticis inter defendentem et opponentem exercetur; atque duplex est, endeitica respectu defendentis, anatreptica respectu opponentis. 3.º Ostericia vel socratica, quae aptis interrogationibus veritatem alicui sualet. 4.º Pirastica, quae ex concessis adversarium perstringit.
- 692.º Eristica est ars rationabiliter et urbane disputandi, sophistica untem irrationabiliter ac turpiter. Apud Graecos eristica ex logogryphis interpretandis caepta, in sophisticam digressa est, uti ex disputationious Gorgiae, Hippiae, et Protagorae constat, quibus Socrates primum, deinde Plato, et Aristoteles in libris elenchorum, se opposuerunt.
- 693.° Inter apodicticam, et elenchticam hoc interest, quod illa veitatem propositionis directe confirmet, ista adversarium redarguit.
  Quapropter elenchtica 1.° supponit adversarium 2.° ipsi interdum etiam
  principia rationis insinuat, 3.° atque postulatis saepe utitur: apoditica autem aliter in hac triplici parte se gerit. Idipsum intelligatur
  le apodictica, et apologetica.
- 694.º Quoad elenchticam, duobus modis ipsa exercetur, epicheemate, et elencho. Epicheremate ita adversarium aggredimur, ut nobis aliquid concedere debeat, quo ipsum confodiamus; ideo dicitur gonistica dialecticae (1): elencho autem utimur ad ipsi persuadendum e in contradictionem incidisse; elenchus ergo epicherema perficit, et reluti coronat.
- 695.º Demum ars disputandi triplici potest methodo exequi: 1.º mehodo socratica per interrogationes, et responsa, idest per dialogos; 1.º methodo oratoria secundum rhetoricae, et eloquentiae praecepta; 1.º methodo scholastica, presso stylo, atque forma syllogistica. Spe-

<sup>(1)</sup> Clem. Alex. Strom. VIII.

cimen prima habemus in dialogis Platonis, secundae in orationibus sacris et profanis, maxime Ciceronis, tertiae, in operibus Scholast-corum.

#### ARTICULUS SEPTIMUS

### LEGES IN DISPUTATIONIBUS ADIMPLENDAE

696. Disputationibus recta obeundis sive gymnasticis, sive gonisticis, bae iniunguntur leges: 1.º amor veritatis, non vincendi desiderium, aut ambitio, aut honor, ad disputandum inducat. 2' % acquivocationi, vel amphibologiae via aperiatur, aliquid praefandus est de terminorum significatione. 3.4 Non plura simul discutiende sumentur, sed unum post aliud scorsim et quidem nedetentim; and de argumentis dictum etiam volumus. 4.º Licitum est disputanti propositionom in aliam mutare acquivalentem .. 5. Si demonstratio plyribus constet propositionibus, fas est unam ex ipsis prae caeteris cligere. 6. Propositiones, et objectiones evidentes concedi debent. 7. 8i quid concedatur, quod in damnum vertitur concedenti, potest per ab ea resipiaci, ut incultat s. Augustinus. 8.º Quae quidem omis majori, que fieri potest, brevitate, et terminorum perspicuitate et proprietate tractari debent. Nemo enim ignorat quantum eristice graecae acaigmatibus solvendis addictae ambiguitas nocuerit terminrum. Ad disputantes autom quod attinct, illae observentur less. ques urbanites tum quoed verba, tum quoed animum praescribit.

#### CAPUT TERTIUM

#### DE METRODO MITEMITA

697.º Mothodus inventiva en dicitur via, cui insistendum est, wand novas cognitiones, vel saltem obliteratas iterum instaurandes fecilias, repidiusque pervenistur. Inventor antem cum mullus unquin extitorit, quin anto didicerit et studuerit, ideo duplex in methodo inventiva para discernitur. prima, de arte bene solidoque discendi; secundo, de arte inveniradi.

#### **ARTICULUS PRIMUS**

#### DE ARTE DESIR MICHINA

696. Ars beue discendi idem est ac ars focultates intellectuales et morales 1.- optimis, 2. utilibus, 3. ordinatis, 4. magnis, 5. et vere philosophicis, seu solidis, et demonstratis renitatibus educardi.

vel imbuendi. Optimis, diximus, utilibus etc., quia ad artem sciendi nihil conducunt notiones pueries, leves, superficiales, futiles, ne vel hilum quidem a notionibus vulgaribus dissitue, nullius plane momenti; et saepe antiphilosophicae, vel saltem nondam philosophicae, ut quae plebi etiam rudissimae, si vocabula scholastica, quibus quasi ornantur, ex ipsis decerpas; communes: Eiubmodi profecto sunt theoriae, ac doctrinae, quae nunc in omnibus fere institutionibus philosophicis vere musicis, propinantur adolescentulis absque ordine, methodo, principiis, et scopo; imo, etsi philosophicae existimentur, sine ulla prorsus philosophia.

699. Profectus in scientiis ex parte facultatum intellectualium et moralium, quibus ad studendum utimur, craendus est 1.º ex quantitate et qualitate stimuh ad studium intitantis, idest amor veritatis et virtutis, obligatio adimplenda in talentorum, ut aium, negotiatione, cupido sciendi, utilitas etc. 2.º Eruitur item ex varia facultatum capacitate, dexteritate, exercitio praesertim reflexionis, et abstractionis ambae eminenter philosophicae. 8.º Eruitur ex diversa studii et meditationis profixitate, intensitate, methodo etc. Tarditas reflexionis, abstractionis, et meditationis impotentiam philosophandi declarát.

700.° Quoad auxilia externa, profectus in scientiis differt 1.° secundum temporis commoditatem. 2.° Secundum ingenium, doctrinam et methodum praeceptorum. « Primus discendi ardor, inquit s. Ambrosius, nobilitas est magistri ». 3.° Secundum naturam et copiam librorum. 4.° Secundum variam (si de scientiis naturalibus agitur) collectionem obiectorum, ati videre est la musacis. 5.° Secundum instrumentorum diversitatem; et usum: 6.° Secundum cognitionem linguarum, scripturarum, atque etiam algorithmerum, quibus idene exprimi soleat.

#### ARTICULUS SECUNDUS

#### DE FONTIDOS-AUTIS SCIENDI

701.º Ex fontibus, unde sunt cognitiones hautiendae, alii exterhi sunt, alius internus; externi sunt societas, et natura cosmică; internus, activitas nostri ego. Ex societate lis medils cognitiones compacadus, quibus ad societatem incandam cum aliis heminibus unimut, idest per linguam (il linguaggio) (1). Ex natura cognitiones obtine-

<sup>(4)</sup> Mentem lingus sive scripts sive proists idets sibi exhibendis vet masifestandis, ceu signis, egere vidimas. Si lingua exaristur, ocalis; si loquitur, santtu percipitar. Lingua ut cogitatio progradi solet ac percipi, quis ideis
novis sova nilograntar vocabula. Quem erge defirmit, qui vocabula antiqui-

mus per novas intellectivas rerum perceptiones; ex nostro ego autem per reflexionem. Iam vero lisgua quoad societatem praeceptricem potest nobis esse 1.º vel instrumentum institutionis, 2.º vel instrumentum narrationis. 3.º vel instrumentum declarativum sensus communis. 4.º vel instrumentum manifestativum auctoritatis. Hinc societas quadruplici ratione nos erudit, 1.º institutione, 2.º narratione hystorica. 3.º consensu, vel sensu universali, 4.º auctoritate; quae cum totidem sint fontes discendi, seorsim distinctis paragraphis explicamus.

# §. 1. De institutione.

702." Ut qui docet debet in primis doctrions, quas est traditurus nedum delibare, aut leviter noscere, sed eas in ultimis rationibes inspicere, ut sibi eas firmissime persuadent; ita discipulus, qui eas scholam petit, haud profecto debet memoriter ratiocinia et animadersiones praeceptoris discere; sed propria utens reflexione, demonstrationes retexere, analysim et synthesim repetere etc. ut tradita sub perspiciat ingenio, non solum retineat memoria, atque firmam itiden sibi procreet persuasionem. Qua docendi, discendique ratione aliqui sunt tam neoterici praeceptores, et discipuli quamplurimi; sufficit rel semel eorum gymnasia adire.

# §. 2. De hominum testimonio.

703.º Ex hominum testimonio facta et eventus discimus, quorum examen pertinet ad artem, vel melius ad scientiam criticam, quae est logica ad hominum testimonia discutienda applicata. Quatenus est systema regularum pro certitudine, vel probabilitate factorum cognescenda, vocatur — scientia critica —; quatenus regulas huiusmodi alicui facto perpendendo applicat, dicitur — ars critica —.

Haec vel respicit 1.° indolem, ingenium, numerum, aliasque qualitates physicas et morales testium; 2.° vel naturam rei enarratae sive per scripturam, sive per traditionem; 3.° vel numerum, et validitatem, lectionem, interpretationem documentorum cuiusque scripturat, vel signorum naturae.

704.° Scientia, vel ars critica, ut ut rectissime procedat, atque prout contigit factum comperiat, nequit unquam certitudinem abso-

tatis semper utendum fore praetendunt, atque novem, ut dicitur scientiarum terminologiam carpunt. Si enim ideae licet veterrimae novis sub respectibus considerari possunt, nonne nova etiam verba, lis significandis, requiruntur? Quorsum ergo tot clamores? tot irae? oportet impensius studere, non propriam ignorantiam sub praetextu novitatis abborrendae defendere.

(

lutam seu logicam parere, sed normalem tantum, vel, uti aiunt, moralem. Agitur enim semper de factis contingentibus, quae nihil repugnant, quominus non extiterint. Certitudo autem normalis acquiritur 1. si nulla ratio specialis dubitandi superest; 2.° si ratio affirmationis tam valida sit, ut mentem suadere valcat; 3.° si assensus sit utilis, idest sine detrimento haud sustinendus. Ratio-specialis, diximus, quia assensui denegando non sufficit ratio generica fallibilitatis humanae. Hinc tres regulae criticae fundamentales emergunt; 1.º nihil unquam absque ratione speciali, atque contra ipsam, excipiatur; 2.º neque fides uni testimonio, si ratio abest, detrabatur; 3.º etiam unius testis relatio vera existimetur, quamdiu ratio non habetur contraria. Ratio autem isthaec contraria erui potest 1.º ex facti inverishmilitudine, quae nequit cum improbabilitate confundi; non enim improbabilitas idem est, ac inverisimilitudo. 2.º Ex testium defectibus physicis et moralibus, aliisque loci, temperisque adiunctis. 3.º ex defectibus in monumentis, signis, interpretationibus, lectionibus. 4.º ex discrepantia ab aliis historiis, traditionibus, monumentis contemporaneis, vel ex eorum silentio, aut aequali conflictu: si primum, habetur ratio contraria positiva, si secundum, negativa, si tertium, dubia. 5.º ex facti impossibilitate.

705. Ab hac regula excipiendae sunt revelationes divinae ab Ecclesia confirmatae, quae fidelibus absolutam et necessariam inducunt mysteriorum certitudinem, ut quae lumine quodam interno gratiae divinae nuncupato nobis infusae iis tam mordicus adhaeremus, quam principiis rationalibus, quia ope huiusmodi luminis necessitatem absolutam intuemur existentiae mysteriorum. Idcirco Religio Christiana nedum demonstrationi rationali ex argumentis extrinsecis, seu miraculis etc. deductae innititur, verum etiam in evidentia luminis gratiae, vel revelationis internae fundatur, quae nostrum extorquet assensum (1). Proinde tam doctis, quam indoctis obvia est, illis per demonstrationem rationalem, istis per perceptionem evidentiae luminis gratiae animem perfundentis. Quoda relationem miraculorum bae sunt regulae: 1.º an factum revera contigerit: 2.º an mediis naturalibus et humanis fieri non potuerit: 3.º an patrator miraculi sit virtute, et aanctitate praestante.

706.º Ut iam ad testimonium hominum redeamus, iis si deest certitude, potest nihilominus probabilitas saltem remanere: quae quidem probabilitas non est a priori, idest numeris, uti est penes ma-

<sup>(4)</sup> Ne autem fideles in assentiendo huic revelationi errent, atque fallacem pro vera usurpent revelationem, praesto est magisterium infallibile ecclesiae, quod veritates assentiendas proponit, aliasque mendaces et captiosas, quos pseudomystici et quietistae sectantur, repellit ac damnat.

thematicos in more positum, vel calculo computanda, quasi home machina sit fatalibus legibus subiecta sodem semper modo operans, atque magis sint testes enumerandi, quam expendendi; sed a posteriori, et observationibus, investigationibus super qualitate testium, atque adiunctorum. Mirum est, quod cl. Laplace aliter, idest more mathematicorum, etiam hac de re senserit.

707." Demum ut aliquid de traditione adiungamus, hace deplet est, oralis, de ore in os transmissa, et monumentalis, seu libris, columnis, arcubus, pontibus etc. affixa. Traditio oralis dividitar is individualem, si ab uno ad aliud transit individuum, in domesticam, si inter familias discurrit, universalem, si per civitates et regus effunditur. Traditio oralis quo est vividior menumentali, est ciam es fallacjor, utpote viciositudinibus generationum commissa: contra menumentalis signis affixa est firmior atque fidelior, prout stabilitus monumenti sustinet. Hinc traditiones rebus permanentibus consignate, uti sunt sidera, planetae, montes, flumina, maria, ritus, caerononiae religiosae, indestructibiles pene sunt, uti ex mythologia patet.

## §. 3. — De consensu universali hominum.

708.º Tertium medium, quo societas nos docet, est consensus universalis, quem Lamennais in supremum criterium propter supposititiam fallibilitatem individualem hominum sustulit, nosque contra ad argumentum ad verecundiam dictum reduximus, que quisae admonetur de veritate principiorum rationis, quibus omnes ascentistitur. Enimyero semel atque criterium in consensu universali collectretur, inde inferendum esset, oriterium supremum esse 4.º impossbile, tum quia non possumus omnes homines consulere, tum qui etiam codem modo ipsi falliblies essent conglobatim, quo acorsim, cum ex hypothesi unusquisque camdem fallibilem maturant ferat. 2.º Limitatum, quia consensus universalis ad emnes scientias et cognitiones non exporrigitur, sed cognitionibus vuigaribus dumtant coercetur: criterium supremum contra debet in omnes scientiss et notiones ex alte quedem vertice demisari: S.º Neque evidene, et ptrentorium, quia etsi homines cum ex natura intellectiva locumeter, infallibiles sint propter immediatam veritatis intuitionem, dubium semper relinquitur an ipei ex prepria untura luquantur, vel ex arbitrio, et ex cognitione reflexa: quod ope alterius regulas discernesdum est. Restat ergo, ut consensus universalis ceu medium habeatur cognitionis communis confirmativum, neque aliquid amplius.

# §. 4. - De autoritate.

709.º Ultimus ex societatis fontibus artis discendi est autoritas, quae ea discimus, quae minime valemus nobis ratiocinio comparare. Auctoritas duplex est, divina, et humana, illa infallibilis semper, ista interdum. Posita utcumque auctoritatis imfallibilitate, ipsi obediendum est, quia homo temetur semper veritatem complecti sive per intuitionem, sive per perceptionem, sive per fidem, cam aquirat: medii enim diversitas nihil veritati detrahit. Curandum tamen est, si agitur de auctoritate humana, ut eius infallibilitas inpotescat, qua nondum illucescente, nom est illico pecudum more ipsi adhaerendum, quasi in verba magistri iurantes. Neque cum sciolis quibusdam omnia innovare cupientibus, auctoritas est irridenda, uti etiam se gessit Baco; sed cum Galileo media via tenenda, nempe neque praepropere omnia admittenda, neque obstinate et pertinaciter seiicienda, sed aequa lance libranda.

#### ARTICULUS TERTIUS

#### DE SECUNDO ARTIS DISCENDI FONTE, SEU DE NATURA COSMICA

710.º Practer societatem habetur etiam natura cosmica, quae nobis est rerum sciendarum magistra, qua cum communicamus per perceptionem intellectivam, quae, ut multoties probavimus, est suapte natura infallibilis. Hace autem perceptio eadem non est apud omnes, sed magis perfecta, prout 1.º magis exercetur, uti in aurificibus, qui minutissima etiam vident, atque in caecis, qui acutissimum babent auditum: 2.º prout attentius animadvertitur, uti philosophi, qui super percepta reflectentes, penitiofes aquirunt rerum cognitiones, quae vulgo denegantur. Ex quibus animadversionibus in perceptiones intellectivas dependet progressus, ut aiunt, scientiarum naturalium, et etiam psychologiae, quae socordia, et impotentia philosophorum ad fere ultimam tabem redacta, atque in pluribus a pseudomysticis germanicis, et italicis temerata adhue ingemisceret, ni vir acutissimae reflexionis, Rosminius, in eius auxilium surrexisset, qui funditus animam introspiciens, cius potentias, actus, passiones, instinctus, leges, atque essentiam graphice fere descripsit, uti tellus n chartis geographicis pingitur (1).

<sup>(1)</sup> Vid. Rosm. psicol. — antrop. — tratt. della coscien. — Filosof, della polit. aliaque passim innumera.

711. Saepe tamen evenit, ut perceptio adeo sit instantanea, ut vel tempus desit ad eam attente animadvertendam, quo in casa repetenda est: buiusmodi perceptionis repetitio dicitur experimentatio, quae si facta extra-subiectiva considerat machinis exploranda, dicitur extra-subiectiva physica, vel chymica etc; si facta subiectiva animae, dicitur subiectiva, vel interna, atque facultatibus intellectualibus tatum exercetur, puta reflexione, analysi, synthesi, conscientia etc. Regulae experimentationis externae sunt 1.° sanitas et debita applicatio sensuum externorum; 2.º perfectio, et apta dispositio instrumentorum; 3.º ars ea bene adhibendi; 4.º observatio omnium circumstatiarum, atque eorum, quae in experimentis se produnt; fieri enim potest, ut aliud, quam quod inquiritur, forteito inveniatur; 5.º inductio legis universalis ex factis simul comparatis.

712.º Neque intermittendum est, causas quae in physicis experimentis inveniuntur baud veras causas esse, sed dispositiones, et circumstantias regulares, quibus positis, vires naturae operantur. Ex quo patet 1.º veras causa sub experimentationem non cadere, sed invisibiles esse, atque materia absconditas. 2.º Hasce causas esse magis metaphysicas, quam physicas. 3.º Scientias physicas ideo numero scientiarum philosophicarum nondum adscribi, quia cognitionem huiusmodi causarum neque ex alia scientia adhuc acceperant, neque sis propriis compararunt experimentis. 4.º Haec omnia quadantenus explicari semel admissa hypothesi de vita elementari materiei, ex qui vires naturae prodeunt (1).

# ARTICULUS QUARTUS

#### DE TERTIO ARTIS DISCENDI FONTE, SEU DE SPIRITU HUMANO

713. Novas tandem easque sublimiores potest tandem mens humana cognitiones ediscere, si reflexionem in ideas habitas iugiter et impense intendat; hoc enim pacto ex perceptionibus, vel ex ideis plenis et imperfectis educit, reflexionis nempe auxilio, ideas specificas abstractas, et perfectiores; deinde super ipsas iterum reflecteas ideas genericas alias aliis altiores, et nobiliores, quas verbis, aliisque signis ita affingit, ut eadem facilitate possit eas sibi revocare, qua, facta sensatione, res externas percipit. Ex hisce autem ideis omnimo-

<sup>(1)</sup> Scientiae, quae perceptiones tantum observant, vocantur observativae, uti historia naturalis, geologia, geographia, astronomia, etc. Psychologia demum, quae tam observatione, quam experimentis colitur, dicitur scientia observativo — experimentalis: physica chymica etc. inter scientias experimentales computantur.

da, ut sic dicam, concretione, ac determinatione expoliatis vix dum in ordinem componentur iuxta propriam dignitatem, ac prioritatem naturae, id habetur, quod systema vel scientia appellatur, atque etiam conficitur philosophia in ultimas rationes, seu in ideas altissimas semper intenta; quae ideo vocari potest — ascensio per varios reflexionis ordines —, aut — elevatio per varios idearum caelos —, vel etiam, — motus perennis cognitionis reflexae —.

714.° Ut autem reflexio tam eximia praestet, debet 1.° essentiam rei, quae agitur, perspicua et recta definitione praemittere; scientia enim est organica alicuius ideae evolutio. 2.º Qua semel probe definita, debet cam in sua elementa dividere accurate; atque scorsim expendere, vel, ut aiunt, analyzzare (1). 3.º Faciliora semper arduis anteponat, et que sunt praesanda, praesetur. Philosophi germani, qui sine notionibus ideologicis et ontologicis negotiosam creationis doctrinam ingressi sunt, in pantheismum corruerupt. 4.º In quaestionibus. si opus est, ut in quaestione de origine ideae entis, prius argumentis negativis, vel per esclusionem exordiatur, deinde argumentis positivis, rem ita esse ostendendo. 5.º Inverit etiam plurimum diversos rei modos existendi per imaginationem fingere, deinde inquirere quinam ex hisce modis possibilibus reapse electus fuerit, et quaenam istius electionis ratio sufficiens, qua semel cognita, iam hoc ipso causa finalis inventa est. Hac imaginatione mens admodum a sensibus liberatur, quibus interdum sibi persuadet, entie tantum eo modo. quo apparent, posse existere, sicque violenter ontologia in arctissimas coniicitur sensus angustias, uti de facto est ontologia sensistica scholarum nostrarum, quae tota ferme limitibus sensibilibus et cornorcis circumscribitur. 6.º Proderit etiam quam maxime rebus funditus internoscendis, formatio idealis (dell'ideale) aut ideae perfectae et archetypae eiusdem, cui res comparatur, atque eius ope varios gradus perfectionis, atque defectus cognoscuntur. Plato, qui sub regula ideae archetypae questiones pertractabat, ad tantam pervenit cognitionis altitudinem, ut philosophus divinus nuncuparetur (2). 7.º Principiis rerum semel arreptis, reflexio haud debet in iis sterili immanere contemplatione, sed ea faccundare, atque illationes gradatim eruere in systema postmodum colligendas, ex quibus scientiae ef-

<sup>(1)</sup> Si ideae sunt, dicitur divisio; si entia realia, partitio. Divisio potest esse ontologica, si varias entis species respiciat, ut ens — principium, ens — terminum, ens intellectivum, sensitivum etc.; et categoria, si ad tres entis formas idealitatem, realitatem, et moralitatem refertur. Haec divisionis classificatio accuratior est, quam usitata, qua divisio logica, physica, metaphysica etc. statuitur.

<sup>(2)</sup> Cic. de nat. Deo. lib. 2

formantur. 8.º Si in ipsis evolveudis nimis excurrat oratio, interdum invat dicta in summam colligere, et que adhuc abeundum sit estedere. Hisce sub regulis ducta reflexio, nobilissimas comperiet veritats.

#### - ARTICULUS QUINTUS

#### DR ARTE INVENTIONIS

713. Mens humana iam arte discendi exculta, poterit aut ignotes adhuc, vel obliteratas cognitiones invenire. Inventionis ergo nomine non est vera creatio intelligenda, quía veritates utpote aeternae creationem aufagiunt.

716." Inventor igitur est 1." qui cuiusdam novae propositionis omnium primus aut veritatem în lucem profert, aut probabilitatem saltem 2.º Qui novam veritatis notae conficit demonstrationem; 3.º vel inde ignota adhue evolvit corollaria; 4.º Qui naturam fodiens, facta. quorum nulla memoria est, invenit. 5.º Qui factis explicadis novam aprioremque excogitat hypothesim. 6.º Qui veritatem iam vulgatam novo sub aspectu repræsentat, aut plures veritates novum is modum coordinat. 7.º Qui apparatum, ut aiunt, vel machinam physicam. chymicam fabricat. 8.º Qui veritates diu oblitas renovat, easque hominibus suadet. 9.º Demum qui praeiudicia, errores, et opisiones impugnat, atque evertit.

717.º Ex quibus pronum est colligere inventiones nedum experimentis, observationibus et sola, ut praetendit Baco, inductione fieri. verum et syllogismo, quo ex principiis nova educitur propositio.

718.º Inventor nutem debet in primis curare 1.º ut eius facti, vel systematis probabilitatem saltem ostendat; sin minus factum vel systema falsum est omnino, neque honorem meretur inventionis. 2.º Ut veritatibus iam receptis non adversetur; 3.º neque sensui. communi; 4.º sed neque dogmatibus religionis nostrae. Caeterum non debet quisque de gloria inventoris iactabundus esso; inventores enim non arte flunt, sed nascuntur natura, cuius solius est illam mentis perspicaciam, nitorem, sagacitatem, solertiam perseverantiam, atque magnam amlysis et ratiocinii vim, quae solent in inventoribus maxime enitere, conferre.

# CAPUT QUARTUM

#### DE METHODO DIDACTICA

719.º Methodus didactica est ordo, quem praeceptores in invenibus probe et prompte instituendis debent sedulo observare. Regula suprems hulusee methodi haec est — veritates tradendae eo ordine doccantur, quo inter se colliguntur, eas praemittentes, quae rationem principii habent respectu aliarum, quae inde ceu corollaria fluunt —, vel, — a noto ad ignotum a facili ad d'afficile mentes iuvenum sine hiatu, vel saltu, vel interruptione perducantur —.

720.º Veritas facilior, a qua praeceptor exordiri debet est relativa ad mentem et eruditionem iuvenum, qui si primo scholam adeuntes, pone, duodecim iam noverint veritates, ex decimatertia praeceptori incipiendum est, et ita porro secundum statum mentis adolescentutorum.

#### **ARTICULUS UNICUS**

# REGULAR SPECIALES METHODI DIDACTICAS

721.º Praeceptor, qui iuvenibus in scientiis provehendis addictus est. praeterquamquod summo debet amore veritatis flagrare, atque officium, non tam quaestuosum, quam sanctissimum considerare, oportet ut 1.º ipse clare, distincte, et explicite propositiones docendas exhibeat et quidem ils verbis, et formulis, quorum intelligentiae capax est mens invenis: formulis autem abstractis et scientificis uti ipsi non licet, nisi gradatim, atque sensim sine sensu a formulis facilioribus ad difficiliores. 2.º Propositionem, quae magni equidem momenti aestimatur in primis definiat, adeo ut essentia rei pateat; deinde per minutam, et rectam analysim (prae synthesi adhibendam) quot sunt aspectus, vel species, sub quibus iuvenibus pro subjecta materia cam exhibet, tot relativis vocabulis hae variae veritatis relationes, vel facies notentur, et quidem pauciter, ne mens discipulorum rerum copia obruatur. 3.º Interea dum partes discutiuntur, centrum, ut sic dicam, veritatis non obliviscatur: ex imperfecta, enim vel partiali in ideas reflexione quot discordiae, lites, atque scholasticae controversiae subortae fuerint, noverunt omnes, atque idipsum in interpretatione systematis Rosminii hediedum cernitur, contigisse, quius centrum, idest essentiam entis universalis paucissimi sunt qui perspezerint, sed partes solummode, atque hinc inde disiecta fragmenta (1). Item ex reflexione imperfecta nedum error, sed peccatum etiam derivatur. 4.º Ne error mentibus iuvenum subrepat, utendum maxime

(1) Id clarius patet ex eo quod eius censores plebei, post verba quamplurima, se adhuc quid sit — idea entis, vel essentia entis — ignorare profiteantur. Eccur ergo, antequam discant, loquuntur? numquid potest, quod ignoratur, aut oppugnari aut amplecti? melius igitur foret, manus ori sibi imponere, quam loqui stultissime. est vocabulis propriis, atque undique definitis, et determinatis; metaphorae autem sunt omnino eliminandae, si absque erroris discrimise nequeunt adhiberi. 5° Curet saepissime, ut discipuli mentem in erdinem idealem, atque rerum obiectivitatem, quae in ideis volvitar, defigant. Nimia enim sensibilibus realibus repraesentationibus adhasio, atque cum phenomenis corporeis familiaritas nocet abstractioni, et reflexioni quam maxime, quibus nihil tam perspicuum esse debet, quam distinctio categorica ordinis idealis ab ordine reali. 6.° Demum ne tempus perperam insumatur, atque ad usitata tantum et evulgaria, aliis tamen formis et vocabulis implexa discipuli addiscenda cogantur, satagat praeceptor ut solidae ac fundamentales quaestiones ipsis proponantur, atque graves producantur difficultates, ex quibus universa scaturit philosophia, ne vana, aut plane futilia ac anilia tractans cum discipulis nugari videatur.

722.º Quas regulas praeceptor numquam observabit, si a tribus praesertim non abhorret: 1.º a methodo quorumdam magis proprii honoris, quam utilitatis iuvenum, cupidorum, qui dissertationem sibi studiose praeparatam, vix cathedram conscendunt, extemplo oratorum more legunt, atque lectione peracta, quin ne vel verbum quidem expir candi causa apponant, descendent inter plausus quidem, ast simil inter tacitos maerores invenum, qui nihil inde fructus scientise perceperunt. 2.º A methodo nonnullorum qui equidem quaestiones preponunt, variis argumentis explanant, obiecta dissolvant, conclusiones deducunt, et hace omnia magis memoriter, idest sine exemplari, sine scripto, sine textu. Hac enim docendi ratione cum discipuli textum, quem identidem consulant, atque, ut sic dicam, ibi adnotationes sibi signent addendas, aut erronea notent depelienda, non habeant, millies oportet ipsis idem repetere ante quam iuvenes dicta memoriae mandaverint. 3.º A methodo tandem quorumdam, qui quod explicaturi sunt prius dictant, atque fere totum scholae tempus in scribesdo feruat, quo fit, ut celeriter postmodum per temporis brevitatem enucleent, quod fusiore oratione egeret. Praeceptores eiusmodi, bes quam multis in ruinam conspirant iuventutis, quae scholis abscedens, millibus angitur difficultatibus, dubiis torquetur, nihil ex megistris domum referens acceptum, quam aures declamationibus pratceptoris adhuc reboantes.

723.º Quoad ordinem rerum tradendarum, praeceptor eum sectetur, quem mens humana indeclinabiliter tenet. Porro mens humana ex universalibus, ad peculiaria graditur (1), idest ex idea entis ve-

<sup>(1)</sup> Quod certo sensistis, ex sensationibus singularibus incipientibus, profecto non alludit.

luti proficiscens, eam sensationibus apponit, atque ideas specificas, plenas, et imperfectas acquirit; deinceps ope reflexionis abstrahentis cas perpolit, puras et abstractas sibi fingit, specificas primum, deinceps genericas. Ita praeceptor, sumpta occasione ex perceptione intellectiva rerum, ad ideam entis regrediatur, atque ex ipsa discedens, cursum absolvat usque ad ultimas ideas reflexas genericas. Qua ia progressione, varios ordines reflexionis quos transiliit, discipulis annuaciet, ut noscant idearum bierarchiam discernere. Caeterum haud nos praeterit interdum fore magis secundum ordinem psychologicum quam ideologicum incedendum idest non ea praemittenda, quae in ordine logico praecurrunt, sed quae in ordine psychologico plus mentem, pene dixerim, feriunt. Hinc siquis ex ordine psychologico, arrepta veluti occasione, vellet primas exordiri lectiones, dignus non est, qui improbetur, dummodo lectionum serie iuvenes paullatim ad genericum rerum ordinem perducat.

724.º Ut autem ad discipulos iam veniamus, ii ad lectiones philosophicas non admittantur, quorum ingenium humanioribus litteris sat adhuc excultum non est. Futurum est enim, ut secus ne primioribus quidem labiis philosophiam degustent. Non equidem philosophia est quaedam per quam facillima disciplina cuilibet menti accomodata vel accomodanda, verum scientia sublimissima, cui addiscendae animus nedum arte et scientia, sed et natura ingenii paratus sit oportet. Scimus ignaros matheseos nunquam accademiam Platonis adivisse, quia pluris esse philosophia aestimabatur, quam ignari matheseos existimabant. Quam ergo dirridiculos se produnt, qui philosophiam adeo facilem, et infimam volunt, ut foemellae eam possint etiam apprehendere, atque contra vehementer philosophiae irascuntur, quae tantas animi dispositiones exquirit? Tam enim imo magis impossibile est philosophiam ad quaeque ingenia obtusa, et rudia deprimere, quam caelum ad terram. Sin autem dicant, et dicunt frequenter, se aliam faciliorem habere philosophiam, cui iuvenes possunt indiscriminatim studere, eamque esse, quam ipsi a praeceptoribus etiam acceperunt atque omnibus ingeniis accomodatam; iis forti animo, et erecta fronte respondemus. Hanc, quam philosophiam faciliorem appellant, aliud non esse, quam simulacrum, spectrum, larvamque verae philosophiae, neque unius quidem flocci habendam. Nam si quid veri, inter tot ambages, imaginationis ludibria, sensuum hallucinationes, errores putidissimos, habetur, id neque ex genere veritatum philosophicarum esse, neque studio comparatum, sed tot humanae naturae oracula, ideas directas, communes, principia atque primas applicationes sensus communis, formis atque vocabulis circumornatas philosophorum putamus. Enim vero, dic nobis quaeso, erroribus decerptis, cuiusnam naturae sunt veritates, quae ex. gr. in nostris in-

8

stitutionibus philosophicis tradi plerumque solent circa animae humanae naturam, spiritualitatem, libertatem, immortalitatem etc.; circa idearum originem circa existentiam, et attributa Dei, circa legen moralem etc.? Aliud, dicam intrepide et scite, aliud non sunt nisi totidem veritates, quas iuvenes priusquam scholas peterent vel er maternis institutionibus vel ex conversatione, vel ex cathechismo vel ex ipsa conscientia, et nativa reflexione iam pridem apprehenderunt. Neque nos putamus mentitos fuisse, quemlibet provocamus, ut paucas sparsas veritates istarum institutionum scholasticarum, verbis detractis, cum notionibus harum rerum, etiam foeminis nostris compertis, conferat, videatque, an perfecta sit identitas, nec ne. Oporsum ergo tam impense philosophiae vacamus, si nihil novi, nihil sublimioris nihil perfectioris adipiscimur? Quorsum rudis plebs difficultatibus solvendis incapax, philosophos quaerit, ut eas explicent? Quorsum philosophis accademiae, et gymnasia molis ingentis construuntur si etiam in stabulis, si in plateis, si in agris, si in sylvis tam bene philosophatur, quam in scholis? Vae philosophiae detractori--bus! Ne ergo istorum insidiis irretiatur, sciat unusquisque, omnium -primum nostra aetate, qui philosophiam vastavit, corrupit, infecit, Lochium fuisse, ut qui etiam stulte arbitrabatur, se philosophiam adinvenisse omnibus obviam, planam, syrtis, et scopulis liberam. quam modo novimus esse philosophiam sensisticam, qua scientis. artibus, et religioni pessundandis nibil aptius est. Quam etiam nuoc plerique philosophorum, vel potius sophistarum nostrorum, sequi. docere, evulgare, et insinuare, non verentur etsi palliatim, et sub specie veritatis, quam, utpote sensismo, et subiectivismo dediti, nunquam conspexerunt. Interea dum veram solidamque conantur philosophiam depellere, quia talpis, quia noctuis, quia obtusis etiam non patet! Proh! dementes: caeci sunt caecorumque duces, quos veri nominis philosophi iamdiu deceptos monstrarunt, atque utinam eos fugerent omnes! . . .

FINIS VOLUMINIS PRIMI.

# INDEX

| EPISTOLA DICATORIA.                                                                  | Pag.                                              | . 3    |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|--------|--|--|
| Praemonitum.                                                                         | ,                                                 |        |  |  |
| De spiritu verse philosophiae.                                                       |                                                   |        |  |  |
| De locis philosophicis                                                               | 10                                                | 9      |  |  |
| Hujus preliminaris tractatus necessitas.                                             | »                                                 | ibid.  |  |  |
| CAPUT I. De scientia in genere.                                                      | ×                                                 | 11     |  |  |
| CAPUT II. De scientiarum hierarchia.                                                 | 10                                                | 15     |  |  |
| CAPUT III. De essentia philosophiae.                                                 | ,                                                 | 18     |  |  |
| CAPUT IV. Praecipuae recensentur ac refutantur philosophiae definitiones             | hactenns                                          | ,      |  |  |
| traditae.                                                                            | *                                                 | 28     |  |  |
| CAPUT V. De genuinis philosophiae characteribus.                                     | ,<br>10                                           | 25     |  |  |
| CAPUT VI. Cur philosophia vocetur — Studium Sapientiae —.                            |                                                   | 17     |  |  |
| CAPUT VII. De supremo principio totius philosophiae generatore.                      |                                                   | 81     |  |  |
| CAPUT VIII. Categorica vel suprema philosophiae, divisio.                            | 2                                                 | 37     |  |  |
| Synoptica scientiarum philosophicarum tahula                                         |                                                   | 48     |  |  |
| CAPIT IX. Methodus philosophiae apte colendae.                                       | ,                                                 | ibid.  |  |  |
| CAPUT X. Affinitates et discrimina philosophiam inter et theologiam.                 |                                                   | 46     |  |  |
| CAPUT XI. De actuali philosophiae conditions.                                        | ,                                                 | 50     |  |  |
| PROTOLOGIA — PRAEFATIO.                                                              |                                                   | 87     |  |  |
| Quatuor protologiae species praemittantar.                                           |                                                   | ibid   |  |  |
| PARS PRIMA PROTOLOGIAE — GROSBOLOGIA.                                                |                                                   | 61     |  |  |
| De cognitione humana in geogre.                                                      |                                                   | ibid.  |  |  |
| CAPUT I. De intrinseca cognitionis humanas constitutione.                            |                                                   | ibid   |  |  |
| Art. 1. Tentum interest discriminis sentire inter et cognoscere, at                  |                                                   |        |  |  |
| distent invicem.                                                                     |                                                   | 68     |  |  |
| Art. 2. Declaratur cur cognoscere idem plane sit ac indisere.                        | ,                                                 |        |  |  |
| Art. 3. De elementis cognitionis humanae.                                            |                                                   | 69     |  |  |
| Art Lex ontologica synthesismi intellegtivi.                                         |                                                   | 71     |  |  |
| Art. 5. Quaeritur an praesata cognitionis elementa sint adeo invicem                 |                                                   |        |  |  |
| nt negrent seorem existere.                                                          | CONTINETA,                                        |        |  |  |
| CAPUT II. De variis cognitionis speciebus.                                           |                                                   | 75     |  |  |
| Art. 1. De elementis cognitionis intellectivae, vel purae.                           | 20                                                |        |  |  |
|                                                                                      | «<br>*- !!!!!                                     | 77     |  |  |
| Art. 2. An cognitio intellectiva, vel pura aliquo egeat elemento sen<br>phantastico. |                                                   |        |  |  |
|                                                                                      | ,                                                 |        |  |  |
| Art. 3. De elementis cognitionis rationalis perceptivae.                             | <b>*</b><br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • • |        |  |  |
| Art. 4. Elementa cognitionis rationalis perceptivae non reduntatis inte              | uigenus,                                          |        |  |  |
| sed humanae naturae actione negtunium:                                               |                                                   | 81     |  |  |
| Art. 4. Nuns altera ex adductis cognitionibus alteri praestet; quaequ                |                                                   |        |  |  |
| sit humanae naturae aptiers , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                    |                                                   | :1D14. |  |  |

| CAPET BL       | Systemate, quee and unum aut alterum cognitionis rationalis p                                                       | erce-           |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
|                | ptivae elementum praetereunt.                                                                                       | Pag. 83         |
| Art 1.         | Systemata empirica.                                                                                                 | » ibid.         |
| §. 1.          | Sentimus.                                                                                                           | . 84            |
| ğ. 2.          | Subjectivismus.                                                                                                     | . ibid.         |
| §. 3.          | Formelismus transcendentalis.                                                                                       | » 85            |
| §. 4.          | Panpsychisans.                                                                                                      | ▶ 86            |
| Art 2          | . Systemata, quibus elementum empiricum cognitionis rationalis p                                                    | erce-           |
|                | ptivae exoptandum est.                                                                                              | » 81            |
|                | Pantheismus metaphysicus                                                                                            | » ibid.         |
|                | Pantheismus logicus.                                                                                                | » 88            |
| Art. 3         | De origine et exitu cognitionis rationalis perceptivae.                                                             | . 89            |
|                | Corollarium — Perennis animi cogitatio.                                                                             | . 91            |
|                | De facultatibus cognoscitivis.                                                                                      | . 91            |
| CAPUT IV.      | De primariis animi facultatibus atrique cognitioni intellectivae                                                    |                 |
|                | tionali exercendae idoneis-                                                                                         | • ibid-         |
|                | Intuitio intellectiva.                                                                                              | » ibid.         |
|                | De ratione Platonicorum.                                                                                            | 9 93<br>1924    |
|                | Duplex Scholasticorum intellectus, possibilis et agens.                                                             | » ibid.<br>» 95 |
| CAPUT V.       | Facultates cognitionis rationalis — Ratio.  Perceptio intellectiva.                                                 | , 11            |
|                | . Iudicium.                                                                                                         | 3 97            |
|                | Atlentio -                                                                                                          |                 |
|                | Referio.                                                                                                            | , ibid.         |
| • • • • •      | Facultates reflexionis partialis, Analysis et Synthesis.                                                            | p 100           |
|                | Fides et creatio rationalis.                                                                                        | » 101           |
|                | Facultates reflexionis totalis - Facultates principiorum, arche                                                     |                 |
|                | rum, metodi etc.                                                                                                    | - JP-<br>- 181  |
|                | Tabula synoptica facultatum cognitionis humanae.                                                                    | . 163           |
|                | De obiecto cognitionis humanae.                                                                                     | > 164           |
| CAPUT VI.      |                                                                                                                     | , ibid          |
| Art. 1.        | Obiectum cognitionis est ens.                                                                                       | × 105           |
| Art 2          | Anne immediatum atque constans mentis obiectum sit ens pec                                                          | uliare          |
|                | vel universale, reale aut ideale.                                                                                   | » 107           |
| Art. 3.        | An objectum cognitionis idem sit quod forma eiusdem .                                                               | » 189           |
| <b>≜rt.</b> 4. | Palens objectivisams.                                                                                               | » 111           |
|                | De identitate obiecti cognitionis humanae.                                                                          | » 111           |
| §. 1           | . Corollarium primum - Obiectivitas ideae .                                                                         | » 113           |
|                | · Corollarium secundum — Possibilitas magisterii .                                                                  | , ibid          |
|                | . Corollarium tertium — Usanimis voluntatis in umum consensus                                                       |                 |
|                | . Corollatium quartum — Societas amorque proximi.                                                                   | » ibid          |
| Art. u         | nicus. Identicum humanae cognitionis elementum instar germin                                                        |                 |
|                | minibus infunditur deinceps evolvendi.                                                                              | . 115           |
|                | Corollarium — Hallucinationes phrenologicae.                                                                        | > 117           |
|                | De externa humanae cognitionis manifestatione                                                                       | » ibid          |
|                | De relatione inter vocabula et cognitiones                                                                          | > 116           |
|                | De vocabulorum mecessitate.                                                                                         | > 119           |
| APL 3          | De verbo mentis, eiusque a verbo oris discrimine.                                                                   | , 190<br>, 191  |
|                | De infinitate et finitate cognitionis humanae.  Infinitas potentiae cognoscitivae ex primitivo mentis objecto provi |                 |
| Ft. 2          | <ul> <li>De praecipuis humanae cognitionis limitibus.</li> </ul>                                                    | . 118<br>118 •  |
|                |                                                                                                                     |                 |

| ÷ | INDEX | 408 |
|---|-------|-----|
|   |       |     |

| PARS SECU  | INDA PROTOLOGIAE — Ideologia — Praeloquium.                     | Pag. 126                |
|------------|-----------------------------------------------------------------|-------------------------|
|            | De ideae natura.                                                | » 127                   |
| CAPUT I.   | Ideae definitio.                                                | » ibid.                 |
|            | Uberior ideae definitionis explicatio.                          | » 119                   |
| Art. 2.    | Modus idearum existentiae est plane sui generis, neque realium  | sub-                    |
|            | sistentiae comparandus.                                         | » 130                   |
| Art. 3.    | An idealitatem liceat more neo-platonicorum realitatem nuncupe  |                         |
|            | Corollarium primum — Distinctio inter actum et potentiam.       | » 132                   |
|            | Corollarium secundum — Natura intellectus humani.               | » 138                   |
|            | Corollarium tertium — Lumina intelligibilia.                    | » ibid-                 |
| CAPUT II.  | De philosophorum opinamentis in idearum naturam.                | * 184                   |
| Art. 1.    | Doctrina ideologica philosophiae italo-graecae.                 | » ibid.                 |
| Art 2.     | Theoria ideologica ss. Ecclesiae Patrum.                        | » 18T                   |
|            | De forma seu specie intelligibili Scholasticorum.               | » 139                   |
| Art. 4.    | Ideologismus.                                                   | » 14 <b>2</b>           |
|            | Corollarium — Solutio problematis de ponte comunicationis inte  |                         |
|            | mam et mundum externum.                                         | » 148                   |
|            | De idearum characteribus.                                       | » 144                   |
|            | De divina idearum natura.                                       | » ibid.                 |
| Art. 1.    | De obiectivitate ideae.                                         | » ibid.                 |
| Art. 2.    | De possibilitate et intelligibilitate ideae.                    | <b>2 148</b>            |
|            | De simplicitate ideae.                                          | > 147                   |
|            | De unitate et identitate ideae.                                 | » ibid.                 |
|            | De universalitate et infinitate ideae.                          | » 148,                  |
| Art. 6.    | De necessitate, immutabilitate et aeternitate ideae.            | » 149                   |
|            | Animadversio in praefatos characteres idearum.                  | » 150                   |
|            | Corollaria.                                                     | » ib <b>id.</b>         |
| CAPUT IV.  | De ideis divinis atque de carum ab humanis differentiis.        | » 153                   |
|            | Corollarium — Ratio imaginis Dei in homine resultantis.         | » 156                   |
| CAPUT V.   | Controversia inter realistas, conceptualistas et nominalistas.  | » 157                   |
| CAPUT VL   |                                                                 | » 159                   |
|            | icus. Hierarchica idearum descriptio.                           | » ibid.                 |
| PARS TERI  | IIA PROTOLOGIAE — IDEOGONIA.                                    | » 164                   |
|            | Prologus — Ideogoniae necessitas.                               | <ul><li>ibid.</li></ul> |
|            | Problema ideogonicum.                                           | » 16S                   |
|            | Principia completae problematis solutioni necessario observanda |                         |
| CAPUT I.   | Logica systematum ideogoniae classificatio.                     | » 166                   |
| CAPUT II.  | Expositio ac confutatio praecipuorum systematum quae idearum    | ge-                     |
|            | nesim ex sola atque indeterminata ac nuda potentia cognos       |                         |
|            | animo ingenita derivant.                                        | » 167                   |
| Art. 1.    |                                                                 | » ibid.                 |
|            | Condillac.                                                      | » 170                   |
|            | Laromiguiere — Galluppi.                                        | > 172                   |
| Art. s.    |                                                                 | » 174                   |
|            | Animadversio generalis in systemata hactenus rejecta.           | » 176                   |
| CAPUT III. |                                                                 | ctun-                   |
|            | tur, in quibus proinde multa sive desectu in qualitate, sive ex |                         |
|            | in quantitate objecti affixi peccantur.                         | » 177                   |
|            | Leibnitius.                                                     | » ibid.                 |
| Art. 2.    |                                                                 | » 179                   |
|            | Animadversio generalis in rejecta systemata.                    | = 19S                   |

| Carro IV.   | freezung gunt arimus potentiar reprosentives addresses Creasus          | <del>re-</del>  |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------|-----------------|
|             | paren unter much are quantities are maintain estadous. P                | <b>14.</b> 14.  |
| AT. 1       | . Pau                                                                   | > 1966.         |
| A== :-      | - Malettan::nue                                                         | <b>■ 136</b>    |
| AT. B       | - Scholung-                                                             | <b>■ 196</b>    |
| A           | Course.                                                                 | > 194           |
| A 8         | - Girbi.                                                                | . H             |
|             | Animatorius quantum ir symenus expenius                                 | D 315           |
| €, m= 1     | - Sunct. Patres profilente Mespenienne har printen voorte mourant,      | K               |
|             | incurrence recipies history documents positive receivement.             | » ibal          |
| A u         | nions decision s Thomas Aquimies                                        | p 267           |
| ķ.          | . laste s Tauman putencia innellectiva lumine divino achata aibi s      | heid            |
|             | Migrat spere han lengta guttilengradin.                                 | • ibs           |
|             | thus as apul s Turner luner intellectus spentis.                        | D 2(S           |
| <b>.</b> .  | - Ідропин отприя почетия во польто в Тьотаг                             | • 310 j         |
| ş. 4        | t. Cur indicium pennitéram direter e s. Thomas matematic specierum      | <b>r</b> -      |
|             | religinitions a phonocoronity of                                        | 1 111           |
| <b>ķ.</b> 1 | . Ann al August income quot sense directe intellectus muca:             |                 |
|             | Graine manufacture.                                                     | • 1:5           |
| <b>.</b> .  | - 5 Thomas expresse sustant tensor intellectur apostir vel cas univ     | <del>ar</del> - |
|             | see tempere principium formele comium committemen.                      | D 275           |
| ė.          | Limer inselectus apontis cus universus franta a. Thomass est i          | <b>20</b>       |
|             | in dernies roteur.                                                      | P 211           |
| CAL AT      | librarium as Parum norm ar nicifilirerdus formalis amendamian           | <b>ac</b> 1     |
|             | ar servatificam systems reflects.                                       | » :::           |
|             | - Representation status quaesticulis                                    | s inc           |
|             | Sentenciarum erminens                                                   | > .hu.          |
|             | - Bettindes pridienati silvente affiliante.                             | . 17f           |
|             | Lepolitic analytics committeed primitives.                              | . ::1           |
|             | - De natura encis identis sei uniscentis et remanufaciumi.              | ► 21b           |
| A (         | t- Que recione con la propere distant possibile. « qui concide cu com y | OF-             |
|             | abilirate carteri profinant characters landari.                         | p 21(           |
|             | 1. Eas presider est idente-                                             | . ::"           |
|             | 2. Las postuis es inities et indeterminatur.                            | 2 22é           |
|             | L Caralineia.                                                           | s 11h           |
|             | · Distribute inter lance rationis lance graine et lumen glaciae.        | » 231           |
|             | De teleme inese estis universits.                                       | n 133           |
|             | : Iles estis ergamentis pepativis ismus evintium.                       | , inil          |
|             | : Men entir sequir alle mede ab expersis sensationibus deduci.          | . 214           |
| ÷           | s. Men entir ar interne sensitione proprii ann non precodit .           | s ind           |
| <b>.</b>    | t. Idea catis seque ex referiture actions, seque modificatione quility  | güs-            |
|             | n probable.                                                             | a 23°           |
|             | s fore each ace resuperator per abstractionen.                          | . 235           |
| •           | t lites entis sen est eximitées indutit effectus.                       | , ibi           |
| ÷           | e- line essis nelsis divinitus in ipno neu perceptionis prepuram-       | B.C             |
|             | i <del>d adicue</del> .                                                 | . 219           |
|             | t. Mes estis a mala mestis familiese propigation.                       | • ibid          |
|             | s. Divina blear emis urino argumentis positivis realizament.            | . 241           |
| 1           | Mes enus est elementum formuse emenciale et tuttecitualram              |                 |
| ,           | maner intelligentiar.                                                   | . ibid          |
|             | Miles cate in complex files necessario continutar.                      | a B41           |

| INDRX                                                                                                                  | 407                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| 8. 3. Idea entis est elementum essentiale indicii primitivi.                                                           | Pag. 211                |
| LAPUT VIII. Origo omnium idearum ab idea entis universalis.                                                            | » 141                   |
| Art. 1. Theoria iudicii primitivi, quo primae rerum ideae acquiruntar.                                                 | » ibid.                 |
| Art. 2. Origo omnium idearum generatim.                                                                                | . 244                   |
| LAPUT IX. Origo idearum, quae purae vocantur.                                                                          | × 245                   |
| Art. 1. Origo ideae substantiae et accidentis.                                                                         | » ibid.                 |
| Art. 2. Origo ideae causae et effectus.                                                                                | > 246                   |
| Art. 3. Origo ideae Dei.                                                                                               | . 247                   |
| Art. 4. Origo idearum, quas elementares vocant.                                                                        | » 248                   |
| LAPUT X. Origo idearum, quas materiatas, aut non-puras appellant.                                                      | . 259                   |
| Art. 1. Origo idearum substantiae corporeae et spiritualis.                                                            | - ibid.                 |
| Art. 2. Origo ideae motus, temporis, et spatii.                                                                        | » 251                   |
| IAPUT XI. Theoria ideogonica hactenus concinnata defenditur a nomullis ca                                              | ensu-                   |
| ris et notis ipsi impactis.                                                                                            | > 254                   |
| ARS QUARTA PROTOLOGIAE - LOGICA - PRABEATIO                                                                            | > 259                   |
| I. Locus quo inter scientias philosophicas logica consistat statuitus                                                  | . » ibid.               |
| II. Logicae natura atque origo.                                                                                        | > 260                   |
| III. Quanta sit Logicae necessitas declaratur.                                                                         | > 163                   |
| IV. Triplex Logicae genus describitur.                                                                                 | . 168                   |
| V. Logicae divisio.                                                                                                    | > 166                   |
| OGICAE PARS PRIMA - DE MUDICIO.                                                                                        | » 268                   |
| LAPUT I. De judicii elementis.                                                                                         | <ul><li>ibid.</li></ul> |
| Art. 1. Indicium in idea entis absconditum explicatur.                                                                 | - 169                   |
| Art. 2. De iudicio perceptionis intellectivae.                                                                         | » 270                   |
| Art. 3. De iudiciis opera reflexionis confectis.                                                                       | » 173                   |
| LAPUT II. Regulae praescribuntur veritati a falsitate iudiciorum internoscend                                          | ac. > 174               |
| Art. 1. De relationibus praedicati ad subiectum, seu de praedicamentis.                                                | » 275                   |
| Art. 2. In septem praedicabilia, atque categorias decem.                                                               | » 277                   |
| S. 1. Praedicabilia ideologica secundum extensionem.                                                                   | » 279                   |
| §. 2. Praedicabilia ideologica secundum comprehensionem.                                                               | • ibid.                 |
| Corollarium .                                                                                                          | » ibid.                 |
| APUT III. De iudicii subiecto.                                                                                         | » ibid.                 |
| Art. unicus. Subiectorum classificatio.                                                                                | <ul><li>ibid.</li></ul> |
| APUT IV. De copula iudicii.                                                                                            | » 181                   |
| Art. 1. Super novem copulativis.                                                                                       | <ul><li>ibid.</li></ul> |
| Art. 2. De sex modis copulae subjectorum realium verbo habere expri                                                    | men-                    |
| dae •                                                                                                                  | × 283                   |
| Art. 3. De copula negativa, atque de elus triplici disiunctione dialectica                                             | · » ibid.               |
| Art. 4. De suprema regula identitati praedicati cum subiecto iudicii ve                                                | erifi-                  |
| candae applicata.                                                                                                      | » 165                   |
| § Unicus. De definitione.                                                                                              | » 287                   |
| Art. 5. Altera regula pro iudiciis cum aliis evidentioribus conferendis, u                                             | t eo-                   |
| rum eluceat identitas, proponitar.                                                                                     | × 188                   |
| APUT V. De propositionis natura.                                                                                       | » 189                   |
| Art. 1. De generali propositionum classificatione.                                                                     | » ibid.                 |
| Art. 2. De propositionibus compositis, earumque classificatione.                                                       | × 290                   |
| Art. 3. De propositionibus aequipollentibus, convertibilibus, et oppositis.                                            | » 291                   |
| Art. 4. Regulae quibus dignoscitur an propositiones sint realiter, an a<br>renter tantum sibi invicem contradictoriae. | ppa-<br>. 292           |
| Art. 5. De applicatione principii contradictionis falsitati propositionis                                              |                         |
| contradictorise depromendes.                                                                                           | 7616                    |

.

408 NUEX

| Art. 6. Principium identitatis in medium veritatis propositionis contradictori                  | 26                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
|                                                                                                 | ıg. 296                   |
| LOGICAE PARS SECUNDA - DE ARGUMENTATIONE.                                                       | » 198                     |
| CAPUT L. Quaedam inter deductionem simplicem, argumentationem et demo                           |                           |
| strationem notantur discrimina.                                                                 | » ibid.                   |
| Art. 1. De forma logica argumentationis.                                                        | » ibid.                   |
| Art. 2. Schema organicum generale formae syllogisticae ex principio ident<br>tatis deductum.    | i-<br>> 199               |
| Art. 3. De ordine quo in organismo syllogistico tres propositiones distribun                    | D-                        |
| tor.                                                                                            | . 300                     |
| Art. 4. Variae explicantur syllogismorum figurae.                                               | » 301                     |
| Art. s. De modis propositiones in syllogismo componendi, ut aliquid inde rec                    | te                        |
| concludatur.                                                                                    | » 303                     |
| CAPUT II. De Regulis recte ac solide argumentandi.                                              | > 10¥                     |
| Art. 1. Regulae universales pro recta argumentatione.                                           | » ibid-                   |
| Art. 2. Exhibentur regulae speciales argumentationis.                                           | » 306                     |
| CAPUT III. De variis argumentationis speciebus.                                                 | » 108                     |
| Art. 1. Species argumentationis iuxta formam syllogismi distinctae.                             | n 369                     |
| §. 1. Enthimema.                                                                                | » ibid-                   |
| §. 2. Epicherema.                                                                               | • ibid                    |
| §. 3. Sorites.                                                                                  | » ibid                    |
| Art. 2. Species argumentationis secundum materiam syllogismi, aut ordine                        |                           |
| intrinsecum entis.                                                                              | p 310                     |
| §. 1. Additio — Inductio — Exemplificatio.                                                      | • ibid.                   |
| §. 2. Subtractio — Dilemma.                                                                     | » #11                     |
| §. 3. Proportio.                                                                                | » 311                     |
| §. s. Integratio — Analogia .                                                                   | » 313                     |
| §. 5. Circulus solidus, seu regressio.                                                          | » 315                     |
| Sophistica.                                                                                     | » 316                     |
| Caput IV. Sophismata quae in argumentationis materia peccant.                                   | • ibid                    |
| Art. 1. Sophismata ex confusa subjecti notione congesta; sophisma absurdi,<br>siunt, impliciti. | ut<br>• 317               |
| Art. 2. Sophisma infiniti non percepti.                                                         | > ibid∙                   |
| Art. 3. Sophisma indeterminati.                                                                 | » 318                     |
| CAPUT V. Sophismata ex confusa praedicati notionel-                                             | » 319                     |
| Art. 1. Sophisma falsae causae.                                                                 | » ibid.                   |
| Art. 2. Sophisma facti chimaerici.                                                              | . 310                     |
| Art. 2. Sophisma inductionis vitiosae, aut enumerationis imperfectae.                           | <ul> <li>ibid.</li> </ul> |
| CAPUT VI. Sophismata ex defectu debitae connexionis praedicati cum subiecto-                    | n 351                     |
| Art. 1. Sophisma accidentis.                                                                    | » ibid.                   |
| Art. 2. Sophisma generis.                                                                       | » ibid.                   |
| CAPUT VII. Sophismata ex defectu formae idealis argumentationis.                                | > 322                     |
| Art. 1. Sophisma aequivocationis, et amphibologiae.                                             | » ibid.                   |
| Art. 2. Sophisma pronuntiationis.                                                               | » ibid-                   |
| Art. 3. Sophisma locutionis figuratae.                                                          | . 111                     |
| Art. 4. Sophisma sensus compositi et divisi.                                                    | • ibid                    |
| Art. 5. Sophisma iudicii absoluti.                                                              | n 224                     |
| Art. 6. Sophisma petitionis principii, vel circuli linearis.                                    | » ibid-                   |
| Art. 7. Sophismata nullius aut falsae consequentiae, necnon interrogationu                      |                           |
| multarum.                                                                                       | . 325                     |
| CAPUT VIII. Sophismata ex scopo disputationis.                                                  | . 116                     |

|                                        | LEDRE                                  | 409                     |
|----------------------------------------|----------------------------------------|-------------------------|
| Art. unicus. Sophismata quaestioni     | is erratae, et ignorantiac elenchi.    | Pag. 116                |
| LOGICAE PARS TERTIA - DE ASSE          | KSU .                                  | . 327                   |
| CAPUT I. De natura assensus.           |                                        | > 318                   |
| Art. 1. Assensus definitur.            |                                        | » ibid                  |
| Art. 2. De assensus divisione.         |                                        | » 329                   |
| Art. 3. De animi statu quoad defic     |                                        | > 330                   |
| Art. 4. De variis assensus proprie     |                                        | • ibid.                 |
| §. 1. Assensus contradictionem         |                                        | » ibid                  |
| §. 2. Assensus verax est atque         |                                        | » 331                   |
| §. s. Assensus duplex, necessari       |                                        | » 831                   |
| §. 4. Assensus est per suam na         |                                        | » ibid                  |
| §. s. Discrimen inter varias ass       | enana species-                         | > 231                   |
| § 6. In assensus defectus.             |                                        | > 448                   |
| Art. s. Facultas assensus designatu    |                                        | > 330                   |
| CAPUT II. De effectu assensus, seu d   |                                        | > 331                   |
| Art. 1. De qualitatibus et defectib    |                                        | . 338                   |
| Art. 2. De potestate aliis persuasio   |                                        | » 340                   |
| CAPUT III. De ratione ad recte assenti |                                        | * 341<br>* ibid.        |
| Art. 1. Rationes intrinsecse, et ex    |                                        |                         |
| Art. 2. De rationibus ultimis assen    |                                        | » 869                   |
| Art. 3. De regulis, quibus in asse.    |                                        | > 343<br>> 345          |
| CAPUT IV. De causis indebiti assensus  |                                        | • ibid.                 |
| Art. 1. De causa assensus gratuiti.    |                                        | » ibid.                 |
| Art. 2. De causis indebitae suspens    |                                        | » 346                   |
| Art. 4. Assensus erronei               | atis praecipitatione vel improbitate   |                         |
| fecti.                                 | aus praecipitatione vei improbitate    | » 347                   |
| Art. 5. Assensus erronei ex occasion   | one circumstantiarum.                  | » 149                   |
| LOGICAE PARS QUARTA - DE VERIT         |                                        |                         |
| CAPUT I. De veritatis essentia.        |                                        | » ibid.                 |
| Art. 1. De veritatis divisione.        |                                        | » 351                   |
|                                        | ealitas potest ceu veritas vel exempla |                         |
| binde accipi.                          |                                        | > 352                   |
| Corollarium secundum — I               | Distintio inter veritatem et verum.    | » ibid.                 |
| Corollarium tertium - Que              | ot modis hoc dictum — veritas rei -    | — in -                  |
| telligi potest.                        |                                        | » 352                   |
| Corollarium quartum - Al               | bsurditas quaestionis — an ideae vers  | ae vel                  |
| falsae sint.                           |                                        | • ibid.                 |
| Art. 2. Classificatio veritatis logica | ie.                                    | » ibid.                 |
| Corollaria.                            |                                        | » 354                   |
| CAPUT II. Do veritatis criterio.       |                                        | » 855                   |
| Art. 1. De supremo veritatis criter    | rio.                                   | » \$56                  |
| Art. 2. An principia rationalia tot    | sint criteria suprema.                 | > 357                   |
| Corollaria.                            |                                        | > 858                   |
| CAPUT III. De certitudine.             |                                        | <ul><li>ibid.</li></ul> |
| Art. 1. De supremo certitudinis cr     |                                        | » 359                   |
| Art. 2. De variis certitudinis speci   | ebus .                                 | . 360                   |
| CAPLT IV. Opiniones philosophorum s    | uper supremo veritatis criterio in p   | pauca ·                 |
| conferentur.                           |                                        | » 862                   |
| Tabula Synoptica.                      | •                                      | » 363                   |
| Tabula synoptica systematu             | um de universalibus.                   | > 367                   |
|                                        |                                        |                         |

### INDEX

| CAPUT V.                                | Natura et origo scepticismi.                                  | Pag. 168                |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-------------------------|
| CAPUT VL                                | De erroris natura et causa.                                   | » 371                   |
| Art. 1.                                 | Erroris natura.                                               | <ul><li>ibid.</li></ul> |
|                                         | Corollarium primum — Quid de sensu communi sentiendum est.    | <b>≥ 374</b>            |
|                                         | Corollarium secundum - An scepticis notionem veritatis negani | ibus                    |
|                                         | credendum sit, an irridiculo habendi ut sycophantae.          | ⇒ 375                   |
| Art. s.                                 | Causa erroris.                                                | ∍ ibid.                 |
|                                         | Corollaria duo animo penitas infigenda.                       | » 376                   |
| CAPUT VII.                              | De probabilitate.                                             | » ibid.                 |
| LOGICAR P                               | ARS QUINTA - METHODOLOGIA.                                    | > 378                   |
| CAPUT I.                                | Definitio ac divisio methodi.                                 | » ibid                  |
|                                         | Corollarium primum - Necessitas finis in methodo.             | <ul><li>ibid.</li></ul> |
|                                         | Corollarium secundum - Analysis et synthesis divisim acceptae | me-                     |
|                                         | thodum non efficient.                                         | » 379                   |
|                                         | Corollarium tertium — Variae methodi species.                 | » ibid.                 |
| <b>≜</b> rt. 1.                         | De methodo naturali atque scientifica.                        | > 180                   |
| Art. 2.                                 | De suprema et generali regula methodi culusque.               | » 381                   |
| Art. 3.                                 | Speciales methodi regulae numerantur.                         | > 181                   |
| CAPUT 11.                               |                                                               | . 183                   |
| Art. 1.                                 | De dubio methodico demonstrationi praecunte.                  | . 384                   |
| Art. 2.                                 | De effectu demonstrationis.                                   | » 181                   |
| Årt. 3.                                 | Regulae generales pro recta demonstratione.                   | > 387                   |
| Art. 4.                                 | Exempla violationis harum regularum.                          | • ibid.                 |
|                                         | Regulae speciales demonstrationis recensentur.                | > 388                   |
| Art. 6.                                 | De demonstrationis finibus atque speciebus.                   | > 389                   |
|                                         | Leges in disputationibus adimplendae.                         | > 190                   |
| ******                                  | De methodo inventiva.                                         | » ibid                  |
|                                         | De arte bene discendi.                                        | » ibid.                 |
|                                         | De fontibus artis sciendi.                                    | , 391                   |
|                                         | De institutione.                                              | , 191                   |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | De hominum testimonio.                                        | , ibid                  |
|                                         | De consensu universali hominum.                               | . 394                   |
|                                         | De auctoritate.                                               | . 195                   |
|                                         | De secundo artis discendi fonte, seu de natura cosmica.       | » ibid.                 |
|                                         | De tertio artis discendi fonte, seu de spiritu humano.        | . 396                   |
|                                         | De arte inventionis.                                          | , 195                   |
|                                         | De methodo didactica.                                         | » ibid.                 |
| Art. un                                 | icus. Regulae speciales methodi didacticae.                   | » 399                   |

# ERRATA CORRIGE

| Pag.        | Lio.                          |                                |                            |
|-------------|-------------------------------|--------------------------------|----------------------------|
| 4.          | 4.                            | Exedia                         | Exedria                    |
| 6.          |                               | formalem ufficiale             | formalem (ufficiale)       |
| 10.         | 40.<br>33.<br><del>2</del> 2. | Esto                           | Ast                        |
| 15.         | <b>3</b> 3.                   | phraenologia                   | phrenologia                |
| 25.         | 22.                           | morales                        | mortales                   |
| ibid.       | 27.                           | promis auribus etc.            | proni <b>s au</b> ribus    |
| 27.         | 18.                           | estuabať                       | aestuabat                  |
|             | 40.                           |                                | studium sapientiae         |
| 31.         | 24.                           | Si enim                        | Ii enim                    |
| 33.         | 34.<br>34.                    | non tantum recognoscimus       | non adhuc recognoscimus    |
| 37.         | 34.                           | istum adhibet                  | istud adhibet              |
| 44.         | 1.                            | delibarique                    | delibareque                |
| 47.         |                               | ordinem movendi                | ordinem vivendi            |
| <b>59</b> . | 1.                            | reale, ideale et morale        | realis, idealis et moralis |
| 67.         | 6.                            | antea ideam                    | antea idea                 |
| 68.         | 21.<br>28.                    | fallantur                      | falluntur                  |
| 69.         | 28.                           | afflorescere                   | efflorescere               |
| 70.         | <b>26</b> .                   | ostendum                       | ostendendum                |
| 73.         | 7.                            | praestet                       | praestat                   |
|             | 24.                           |                                | movemur                    |
| 77.         | 14.                           | philosophis interest           | philosophi interest        |
| 86.         | 8.                            | fucatur<br>in vivis            | tueatur                    |
| 91.         | <b>2</b> 7.                   | in vivis                       | in viris                   |
| 92.         | 35.                           | confuderetur                   | confunderetur              |
| 93.         | 16.                           | ex secundum                    | et secundum                |
| 102.        | 9.                            | principium. Quod               | principium , quod          |
|             | 17.                           |                                | sic ut                     |
| ibid.       | 32.<br>26.                    | res creatae                    | res creatas                |
| 110.        | <b>26</b> .                   | quia ipsa                      | quia ipsae                 |
| 128.        |                               |                                | idearum existentiam        |
| 129. p      | luries,                       | hyacynthus                     | byacinthus                 |
| 131.        | 31.                           | duo esse correlativa           | duo sunt correlativa       |
| 134.        | 34.                           | abiudicant                     | adiudicant                 |
| 142.        | 18.                           | atque ideas<br>in ente aeterno | atque ideis                |
| 152.        | 4.                            | în ente aeterno                | in arte aeterna            |
| ibid.       | 18.                           | Mens est                       | Mos est                    |
| 156.        | 38.                           | processio Verbi                | processio verbi            |
| 157.        | 1.                            | processio Amoris               | processio amoris           |
| 189.        | 1.                            | is qua                         | si qua                     |
|             |                               |                                |                            |

# ERRATA

# CORRIGE

| Pag.         | Lin.        |                        |                         |
|--------------|-------------|------------------------|-------------------------|
| 197.         | 8.          | pro <b>vvido</b>       | provo <b>cato</b>       |
| <b>206</b> . | 6.          | saepta                 | <aepta< th=""></aepta<> |
| 210.         | 4.          | quod ide <b>alem</b>   | quoad idealem           |
| <b>2</b> 17. | 13.         | singularia sunt        | singularia non sunt     |
| <b>222</b> . | 25.         | acquisitae dicuntur    | acquisitae dicantur     |
| ibid.        | <b>28</b> . | minime mediis          | minimi medii            |
| <b>22</b> 4. | 18.         | quae etc. spectabat    | quae etc. spectabant    |
| ibid.        | <b>33</b> . | quae in potentia       | quam in potentia        |
| 225.         | <b>36</b> . | cum substrato          | earum substrato         |
| 237.         | <b>2</b> 0. | afficiens              | <b>a</b> fficientem     |
| ibid.        | <b>2</b> 3. | possibilis             | posssibile              |
| ibid.        | 24.         | non ens                | nos ens                 |
| <b>2</b> 39. | 17.         | videbatur Deum         | videbatur Deus          |
| 251.         | 11.         | 14000                  | ideis hauriendis        |
|              | 6.          | C I III CIN WILL COMP  | evidentissime           |
| 257.         |             | protriverit            | protriverint            |
| <b>26</b> 0. | 10.         | ad evidentiam tenus    | evidentia tenus         |
| <b>273</b> . | 38.         | levis illico discrimen | illico discrimen        |
| <b>276</b> . | 31.         | divisibiles            | divisibilibus           |
| ibid.        | <b>3</b> 3. | visus videt            | risus ridet             |
| <b>283</b> . | 12.         | incidet                | insidet                 |
| <b>286</b> . | 33.         | Brutum                 | Brutus                  |
|              | <b>32</b> . | visus                  | risus                   |
| 288.         | 23.         | identitati etc.        | identi <b>tat</b> is    |
| <b>289</b> . | <b>32</b> . | determinatae           | indeterminatae          |
| 308.         | 8.          | locationes             | locutiones              |
| 309.         | 8.          | evadisti               | evasisti                |
| 312.         | 10.         | argumentativa          | augmentativa            |
| 314.         | 16.         | usque ad pedes         | usque ad pectus         |
| 322.         | 30.         | lacemque               | lucemque                |
| 333.         | 38.         | pedagogi               | paedagogi               |
| 335.         | 15.         | quae nil               | qua nil                 |
| 336.         | 4.          | ipsis iuvenibus etc.   | ipsos iuvenes etc.      |
| 339.         | 14.         | incitat                | incitant                |
| 341.         | <b>26</b> . | fulget                 | fulgent                 |
| 356.         | 21.         | id tantum              | in eo tantum            |
| 363.         | 18.         | per bibliam            | per biblia              |
| 367.         | 28.         | ceu materia            | ceu materiam            |
| ibid.        | 28.         | ceu actus subiectivi   | ceu actus subiectivos   |

# ERRATA

# CORRIGE

| Pag.         | Lip.        |                           |                            |
|--------------|-------------|---------------------------|----------------------------|
| 371.         | 13.         | confictari                | confutare                  |
| <b>372</b> . | <b>37</b> . | Ubique                    | Utique                     |
| 373.         | 21.         | perstringimur             | perstringamur              |
| ibid.        | 25.         | sepe                      | se                         |
| 376.         | 12.         | directa                   | directe                    |
| 381.         | <b>32</b> . | proecisse                 | profecisse                 |
| 383.         | 36.         | subrudit                  | subaudit                   |
| 387.         | 24.         | admonemus                 | admonem ur                 |
| 389.         | 10.         | demonstrationi exercendae | demonstrationis exercendee |
| 391.         | 8.          | vere musicis              | vere musivis               |
| 396.         | 17.         | veras causa               | veras causas               |
| 397.         | 13.         | que sunt                  | quae sunt                  |
| ibid.        | 38.         | categoria                 | categorica-                |
|              |             |                           |                            |



.

